“Dio ha una volonta particolare su ciascuno di noi?”
Michel Rondet sj

Posto in questi termini, 'interrogativo ci crea un certo imbarazzo. Vi sono dei giorni in cui vorremmo
poter fare riferimento a una volonta particolare di Dio, la quale sarebbe la nostra vocazione. Come
sarebbe rassicurante e confortante nelle ore di dubbio e di difficolta! Sapere che cio si iscrive in un
disegno di Dio previsto da tutta P'eternita, in cui ogni elemento della nostra vita, lieto o triste che sia,
trova il proprio posto ed il proprio senso!

Ma al tempo stesso, qualcosa protesta dentro di noi: Dio dunque ci porrebbe davanti un programma
da riempire, stabilito al di fuori di noi, senza neppure darci dei mezzi sicuri per conoscerlo? Poiché se le
parole hanno un senso e se si volesse parlare allora di volonta di Dio, quale perso non avrebbe tale volere
divino sulla nostra liberta! E quale angoscia, inoltre, sarebbe per noi quando si trattasse di scegliere: ogni
errore, qualsiasi ritardo risulterebbero drammatici. Correndo parallela,mente al disegno di Dio,
ponendoci pur involontariamente al di fuori del suo progetto, avremmo perduto tutto. E cid tanto pit
facilmente in quanto sappiamo bene che le vie di Dio non sono le nostre vie, e ogni giorno ci rendiamo
conto di quanto sia difficile e talvolta rischioso voler discernere quella che chiamiamo volonta di Dio.
Che Dio ci abbia posti al crocevia, di fronte a pit direzioni, di cui una sola sarebbe quella buona, senza
darci i mezzi per riconoscerla con certezza, rientra nell'immagine di un Dio perverso e non puo in alcun
modo esprimere I'atteggiamento del Dio dell’Alleanza che & venuto a salvare colui che era perduto.

Tuttavia sappiamo bene che questo stesso Dio ¢ colui che ci chiama con il nostro nome e che il nostro
incontro con Lui passa attraverso un cammino per noi particolare. Da Abramo a Pietro, la storia della
salvezza abbonda di esempi di uomini chiamati a una vita nuova per una missione precisa, la quale trova
spesso il suo simbolo nel cambiamento del nome: d’ora in poi ti chiamerai Abramo, Israele, Pietro.

La missione di Mose, quella di Geremia o di Paolo, sembrano esattamente corrispondere a una
volonta particolare di Dio, fino a segnare la loro vita di un’unicita che li conduce alla solitudine. Destini
eccezionali o esemplari di cio che noi tutti siamo chiamati a vivere?

1. Un interrogativo mal posto

Quale sacerdote, quale educatore, dovendo aiutare dei giovani a scegliere un orientamento di vita,
non si € imbattuto un giorno in ragazzi e ragazze venuti a dirgli con speranza e angoscia: “Devo operare
una scelta, voglio fare la volonta di Dio e non vorrei sbagliarmi; sarebbe grave, ma non so che cosa Dio si
attende da me, e allora sono venuto da lei affinché lei mi dia i mezzi per saperlo con tutta certezza”.

Rispondere a una domanda posta in questi termini & impossibile; pretendere di farlo sarebbe quanto
meno presuntuoso. Chi ¢ in grado di porsi in tale consonanza con la volonta divina? Il discernimento, di
cui diremo l'importanza, non ci rivela, tali e quali, i progetti di Dio su di noi; esso ci dispone a
riconoscere entro i nostri desideri e le nostre attese quello che puo richiamarsi allo Spirito di Cristo!

La sola risposta che possiamo dare alla domanda appena riferita ¢ di dire a quel ragazzo o a quella
ragazza: “La volonta di Dio non ¢, innanzi che tu scelga questo o quello ma che tu ne faccia buon uso;
che scelga tu stesso, nei termini di una riflessione leale, scevra dall’egoismo come dalla paura, il modo piu
fecondo, piu lieto di realizzare la tua vita. Tenuto conto di quello che sei, del tuo passato, della tua storia,
degli incontri che hai fatto, della percezione che puoi avere dei bisogni della Chiesa e del mondo, quale
risposta personale puoi dare agli appelli che hai colto nel Vangelo? Cio che Dio si attende da te non ¢ che
tu scelga questa o quella via che Egli avrebbe previsto per te da tutta I'eternita; ¢ che tu inventi oggi la
tua risposta alla sua presenza e alla sua chiamata!”

Non si tratta piti, dunque, di scoprire e di eseguire un programma prestabilito, ma di far nascere una
fedelta. L’esperienza mostra che ¢ un cambiamento di prospettiva abbastanza radicale e che spesso
richiede tempo.



2. Una conversione in profondita

Vi ¢ una parte di noi stessi che stenta alquanto distaccarsi da un’immagine perversa di Dio, spesso
ereditata dal deismo che ha segnato la cultura occidentale. Qui troviamo un Dio onnipotente, che tutto
vede, tutto sa, di fronte al quale la storia umana si svolge come uno spettacolo senza sorpresa, e che si
attende che noi occupiamo il nostro posto di comparse la dove Egli lo ha previsto da tutta I'eternita.

Nessuno si esprimera tanto brutalmente, ma non occorre raschiar molto per ritrovare quell' immagine
di Dio sullo sfondo di certi nostri modi di concepire la volonta di Dio, la sua provvidenza...

Certamente, vi &€ un disegno di Dio sull'umanita; le lettere di Paolo, il prologo del Vangelo di
Giovanni hanno cercato di descriverlo: “Inz Lui ci ha scelti prima della creazione del mondo, per essere santi e
tmmacolati al suo cospetto nella carita, predestinandoci a essere suoi figli adottivi per opera di Gesa Cristo” (Ef
1,4-5). “A quanti pero I’banno accolto ha dato potere di diventare figli di Dio” (Gv 1,12).

Questo disegno di Dio non ¢ una determinazione qualsiasi di una volonta divina sovranamente libera,
¢ un disegno salvifico che esprime l'essere profondo di Dio: I'amore che si da e si comunica. E
'espressione dell'intima comunione del Padre, del Figlio e dello Spirito che si apre a un’alterita per
accoglierla nel suo amore. Questo disegno d’alleanza ingloba tutta la storia e tutta 'umanita, ma poiché &
la volonta d’alleanza, desiderio di comunione, non puo rivolgersi che a persone libere.

Quindi, ¢ verissimo che vi ¢ un desiderio da parte di Dio che raggiunge personalmente ciascuno di
noi. Se Dio si manifesta attraverso il suo Verbo, la sua Parola, cid ¢ proprio per essere inteso da ognuno
di noi. Se ci chiama ad essere figli nell'unico Figlio, quello che Egli si attende da noi ¢ che noi ci
esprimiamo in una parola che vada a ricongiungersi con la Sua. Questa parola, Egli 'attende da ognuno
di noi.

La rivelazione del suo amore puo certamente farla nascere in noi: sta a noi pronunciarla senza che essa
ci sia mai imposta. In altri termini, si potrebbe ancora dire che creandoci a sua immagine Dio chiama
ognuno di noi a dare a questa immagine la sua particolare rassomiglianza. Come Gesu ha dato
all'immagine del Padre un particolare volto umano, un accento unico alla sua Parola, oghuno di noi ¢
chiamato a riflettere nella sua vita la santita del Padre.

I Dio di fronte al quale noi stiamo non ¢ dunque quel calcolatore straordinariamente potente, capace
di programmare e di conservare nella propria memoria miliardi di destini individuali e che noi dovremmo
interrogare con timore e tremore riguardo al nostro avvenire. E I’Amore che si ¢ assunto il rischio di
chiamarci alla vita, nella somiglianza e nella differenza, per offrirci 'alleanza e la comunione. E a questo
volto di Dio che dobbiamo convertirci, se vogliamo poterci porre in verita al cospetto della volonta di
Dio. Noi allora lo riconosceremo non pitt come un diktat o una fatalita, ma come una chiamata a una
creazione comune.

3. Per una creazione

La risposta che daremo a Dio non ¢ iscritta da nessuna parte, né nel libro della vita, né nel cuore di
Dio, se non come un’attesa e una speranza. La speranza di quello che Dio ancora non vede e al quale noi
daremo forma e volto. E la grandezza e il rischio della nostra vita quella di essere chiamati a suscitare la
gioia di Dio attraverso la qualita e la generosita della nostra risposta.

Le scelte che noi facciamo non sono quindi delle creazioni dal nulla. Noi le prepariamo con quei
materiali che sono i condizionamenti umani: il nostro temperamento e la nostra storia. Noi non possiamo
tutto, ma posiamo dar senso e volto a quello che non sarebbe altro che un destino. In questo sforzo di
creazione personale in risposta alla chiamata di Dio, lo Spirito ci raggiunge, non come una forza esterna
che s’'impone su di noi, ma come un’energia interiore suscitata in noi dall’accoglimento della Parola di
Dio e dalla partecipazione alla vita della Chiesa.

II Vangelo non ci dettera la scelta, ma aprira degli orizzonti al nostro desiderio: “Fu detto... Io vi
dico...Cercate prima il regno di Dio e la sua giustizia” (Mt 5,26; 6,33) “Siate anche voi dove sono io...la
volonta del Padre mio é che portiate frutto e il vostro frutto rimanga...” (Gv 14,3; 15,16).

I Vangelo non ci dira quello che bisogna fare, ma ci chiamera in tutte le cose alla perfezione della
carita: “Szate perfetti come perfetto é il Padre vostro celeste...amatevi gli uni gli altri come io vi ho
amati...colui che non perdona il fratello di tutto cuore...” (Mt 5,48; Gv 15,12; Mt 18,35). La Chiesa potra
anch’essa rivolgerci degli appelli... ai ministeri, alla vita consacrata, a questa o a quella forma di servizio,



ma qualunque siano le sue necessita, essa non vincolera mai qualcuno in una via particolare senza essersi
assicurata del suo libero consenso. Per aiutarci nella nostra risposta, essa ci ricollega a una folla immensa
di testimoni nei quali c’insegna a riconoscere dei fratelli. Le loro vite, le loro scelte sono la davanti a noi,
come altrettante chiamate, non a imitarli, ma a seguirli. Francesco d’Assisi, Ignazio, Teresa... sono unici
e inimitabili, ma le loro vite sono per noi altrettanti inviti a inventare a nostra volta la risposta che
giungera a glorificare Dio. E se ci sforziamo di ritrovare quello che essi hanno vissuto, vedremo che non
vi & niente di meno prevedibile e di meno programmato della loro vita.

Essi hanno cercato la volonta di Dio con tutto il loro cuore, hanno avuto una coscienza assai viva di
essere stati prevenuti, preceduti dall’amore di Dio, un amore che non finiscono mai di riconoscere
nell’azione della grazia.

Nella loro scelta, essi hanno proceduto a tentoni, esitato, talvolta dubitato, per affidarsi infine allo
Spirito che li guidava verso il Regno. Essi hanno saputo vedere la grazia negli eventi pit disparati,
glorificando Dio nella prova come nel successo. La continuita, la coerenza che ammiriamo nella loro vita
si sono rivelate soltanto a posteriori, una volta che si ¢ potuto abbracciare in un unico sguardo un
cammino percorso in buona parte a tentoni.

Molto pit che una programmazione rigorosa, cio che caratterizza la vita dei santi & la qualita della loro
reazione spirituale davanti a qualsiasi evento, fosse anche il piti inatteso. Non sempre si ¢ ben compreso
la frase di Pascal: “gli events sono dei maestri che Dio ci da per aiutarci a servirlo”. Non facciamogli pit dire
quello che non vuol dire. Gli eventi non sono un quadro in cui Dio ci racchiude; non sono gli eventi a
fare il santo. Essi sono i materiali che ci vengono dati per costruire la nostra risposta. La risposta rechera
il segno del materiale utilizzato, ma piu ancora quella dell’architetto che noi siamo e che ne ¢
responsabile. Non si puo far tutto con tutto, ma si pud sempre fare di una vita un’opera. L’amore puo far
scaturire la santita nei peggiori contesti umani: la testimonianza di coloro che hanno consacrato la loro
vita all’amicizia degli emarginati, dei diseredati, degli esclusi, non cessa mai di ricordarcelo.

Ci chiediamo se si possa parlare di una volonta particolare di Dio su ciascuno di noi. La Chiesa,
facendoci vivere la comunione dei santi, ci ricorda che sarebbe piu esatto parlare di una risposta
personale da parte di ognuno di noi al desiderio di Dio.

4. Per il dialogo tra due liberta

L’amore di Dio ci precede: non finiamo mai di prendere coscienza e di renderne grazie. Ma come ci
ricorda San Paolo quest’amore “spoglio se stesso”(Fil 2,7) di fronte alla nostra liberta, avendo assunto in
eterno per noi la figura di servo. Vale a dire che, chiamandoci alla comunione, Dio non ha altro desiderio
che quello di consacrare la nostra liberta, di offrirle un orizzonte che la dilati fino all'infinito: “Rimzanete
in me e 10 in voi... Questo vi ho detto perché la mia gioia sia in voi e la mia gioia sia piena” (Gv 15,4.11). Se
Dio ha un desiderio riguardo a noi, € innanzitutto quello di vederci portare frutto: “Noz voi avete scelto
me, ma 10 ho scelto voi e vi ho costituiti perché andiate e portiate frutto e il vostro frutto rimanga” (Gv 15,16).

Non si puo sottolineare meglio I'anteriorita del desiderio di Dio e al tempo stesso il suo augurio
profondo; vederci assumere pienamente la nostra liberta come ’amore suscita I'amore, la liberta desta la
liberta: quella di Dio desta quella dell’'uomo.

Parimenti, per apprezzare la qualita spirituale della mia risposta a Dio, bisogna rileggerla dal punto di
vista della mia propria liberta. E essa frutto della mia liberta profonda, esprime una vita che assume
realmente se stessa? lo riconoscerod che la mia decisione si ricollega alla volonta di Dio, se posso dire che
essa mi rende pit libero, vale a dire se introduce nella mia vita senso e coerenza, se unifica il mio passato
in Lui aprendo un avvenire. Noi, in tal punto, tocchiamo una delle caratteristiche pitt profonde della
decisione spirituale.

Essa giunge a unificare cio che nel mio passato non era altro che una serie di tocchi successivi. Essa
giunge a tessere nella mia memoria dei legami che non avevo ancora percepito, a introdurre nella
discontinuita apparente dei miei momenti di grazia e delle mie debolezze una continuita nuova. E al
tempo stesso, essa mia apre ad un avvenire: il passato cosi riunificato fa apparire delle possibilita nuove.
Quello che sarebbe sembrato impossibile o senza senso diviene ora naturale. Allorché, al suo ritorno da
Gerusalemme, Ignazio prende la decisione di andare a scuola, tale scelta unifica tutto un passato di
momenti di grazia attorno una mozione spirituale riconosciuta come fondamentale: il desiderio di aiutare



le anime. Esso apre un avvenire che ancora Ignazio non percepisce, ma che va a iscriversi nella logica di
questa scelta: la fondazione della Compagnia di Gesu.

Egli potra dire in verita che questa fondazione ¢ interamente opera di Dio, il cui amore I’ha preceduto
e guidato attraverso le tappe della sua vita. Noi, da parte nostra, possiamo dire che ¢ 'opera d’Ignazio,
della sua generosita, della sua fedelta, della sua lucidita: essa reca il segno della sua liberta. Si deve
dunque parlare di una volonta di Dio? Sentiamo bene che ogni alternativa di questo tipo trascura la
verita profonda: quella di un incontro, di una comunione tra due liberta che si ritrovano in un’opera
comune.

5. Per il bene di tutto il corpo

Parlare di una volonta particolare di Dio su di noi esige una precisazione. Nella Bibbia ogni vocazione
¢ individualizzata: degli uomini, un popolo. Ma Paolo ci ricordera che ogni grazia viene concessa per il
corpo. Se si vogliono rievocare le grandi tappe della storia della salvezza, si vedranno comparire dei nomi:
Abramo, Mose, Davide, profeti, Gesu. Dei nomi propri con i destini particolari, ma nessuno di loro pud
comprendere se stesso senza riferirsi al suo posto nella storia comune. I santi esistono soltanto nella
comunione dei santi, nel cammino del popolo di Dio riguardo alla mia vita significa interrogarmi sempre
sul mio posto all'interno del Corpo di Cristo. No quello che mi sara assegnato, ma quello che posso, che
desidero occupare. Che membro sard io per il bene di tutto il Corpo?

La, la risposta appartiene ancora a me, e Dio da me I'attende, nuova, e generosa, per rallegrarsi della
mia solidarieta, cosi come si ¢ rallegrato della mia liberta.

Siamo soggetti a una volonta particolare da parte di Dio? Dobbiamo discernere le chiamate di Dio
nella nostra vita, e sarebbe insensato dire che non ve ne sono. Dio non cessa mai di crearci mediante la
Parola; noi esistiamo soltanto in questa Parola che oggi ci chiama alla vita. Tocca a noi riconoscere le
parole molteplici che traducono questa Parola creatrice, come un bambino si fa attento alle parole che lo
chiamano ad uscire da se stesso. E spesso nel tentativo di rileggere la nostra vita sotto lo sguardo di Dio,
che diveniamo sensibili agli appelli che ci rivolge. Pit che una precisa volonta, espressa in una regola di
vita, questi appelli ci riveleranno il desiderio di Dio, la sua attesa e la sua speranza: vederci inventare a
poco a poco la nostra risposta. Potremo dunque accogliere senza angoscia le esitazioni, i fallimenti e le
ambiguita delle nostre scelte. Come diceva Emmanuel Mounier: “Dio é abbastanza grande da fare una
vocazione anche dei nostri errori”. Vi sono molte dimore nella casa del Padre: Dio attende che la noi
edifichiamo la nostra. Lui lavora assieme a noi.



