ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)

e 1 giugno 2014
%@ Il Vange lo Ascensione

\ 8 WTW ° d 1 S'
della Domenica © an;golfre

+ Dal Vangelo secondo Matteo (Mt 28, 16 - 20)

In quel tempo, gli undici discepoli andarono in Galilea, sul monte che
Gesu aveva loro indicato.

Quando lo videro, si prostrarono. Essi pero dubitarono. Gesu si avvicino
e disse loro: <A me ¢ stato dato ogni potere in cielo e sulla terra. Andate
dunque e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome del Padre e
del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare tutto cio che vi
ho comandato. Ed ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del
mondo».

IL COMMENTO DI P. ROBERTO BONATO, S.J.

1) Né una scomparsa, né una perdita. L’ascensione di Gesu non coincide con la scomparsa. E
neppure con una perdita. Paradossalmente proprio il Gesu che sale al cielo afferma: “lo sono con voi
tutti i giorni fino alla fine del mondo”. Gli apostoli e i discepoli non I’ hanno dunque interpretata come una
separazione dolorosa. Anzi, essa € stata motivo di gioia. Perché? Perché essa rappresenta una ulteriore
e speciale manifestazione di Dio riguardo a Gesu, suo Figlio e Messia. Ascendere al cielo significa infatti
abbandonare i limiti della condizione umana e terrena ed accedere alla gloria e alla potenza di Dio. Il
Signore risorto ora pud raggiungere ogni uomo e ogni donna. Il suo potere non ha piu limiti ed
impedimenti. Egli pud offrire salvezza e vita ad ogni persona. Gesu aveva voluto essere uomo sino in
fondo. L’ascensione rappresenta la glorificazione del Figlio di Dio e del suo operato. Quello che
sembrava un fallimento era agli occhi del Padre la testimonianza autentica del’amore. Per questo
I'ascesa al cielo diventa una sorta di sigillo che il Padre mette sulla missione del Figlio.

2) “Gli undici discepoli, intanto, andarono in Galilea, sul monte che Gesu aveva loro fissato. Quando
lo videro, gli si prostrarono innanzi; alcuni peré dubitavano”. Gli Undici vanno all’appuntamento stabilito;
si prostrano, ma in loro non c’e¢ solo fede, ci sono anche dubbi. Fede e dubbio sembrano proprio
destinati a convivere se anche in quel momento di gioia e di manifestazione essi vengono evocati. Noi,
0ggi, ci identifichiamo facilmente con questi Undici, perché anche in noi, nella nostra fede esistono zone
di ombra e zone di luce, slanci e ritrosie, paure e certezze. Ed & tutto sommato bello avere di fronte non
dei discepoli perfetti, “arrivati” si direbbe oggi, ma gente immersa nel dubbio e nella fede. Rivolgendosi
agli Undici, che convivono con i loro dubbi, Gesu si rivolge effettivamente non ad alcuni predestinati, ma
proprio a tutti.

3) “Mi e stato dato ogni potere in cielo e in terra” (Mt 28, 18). Non si tratta del potere demoniaco che
gli era stato offerto nella tentazione del deserto (Mt 4, 1-11), ma di un potere di salvezza. Che quindi
rispetta la liberta di ogni uomo e rinuncia ad imporsi. Non si tratta di un potere che si esercita con la
forza e la violenza, ma dell’amore. Anche noi cristiani siamo testimoni di questo potere. Questo potere
non condanna, non giudica, non castiga, ma libera e salva.

4) “Andate dunque e ammaestrate tutte le nazioni, battezzandole nel nome del Padre e del Figlio e
dello Spirito Santo, insegnando loro ad osservare tutto cio che vi ho comandato” (Mt 28, 19). Ancora una
volta il discepolo viene messo in movimento, gettato sulle strade del mondo, con tutti i rischi che questo
comporta, per trasmettere a tutti gli uomini la buona novella. Questa missione ha un orizzonte vasto
quanto il mondo e si esercita anzitutto “ammaestrando”, cioé portando una parola di salvezza e di gioia.
Il rito & la naturale conseguenza dell’adesione di fede alla Parola, come anche I'impegno a vivere il
rapporto con Dio nell’esistenza di ogni giorno. Qui ci dovremmo chiedere fino a che punto noi stiamo
continuando la missione degli apostoli. Di riti battesimali continuiamo a compierne e anche quanto ad
esigenze morali siamo, almeno in teoria, particolarmente attenti. Ma stiamo veramente portando un
Vangelo, un messaggio di gioia che pud cambiare la vita? O il nostro rischia di diventare un
insegnamento sempre piu privo di mordente?

pagina 1 di 12



ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)

5) “Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo” (Mt 28, 20). Senza questa promessa,
questa assicurazione, la missione risulterebbe impossibile e votata al sicuro fallimento. Ma il Signore
risorto promette la sua vicinanza, una presenza duratura, non solo provvisoria e saltuaria. Una presenza
efficace, sacramentale. L’esistenza cristiana & sotto il segno di questa promessa mantenuta, di
un’esperienza quotidiana di sostegno attraverso la Parola, i sacramenti, i fratelli. Al cuore della vita c’eé
'impegno di vivere la sequela di Cristo. Senza il Signore risorto, ben presto la Chiesa sperimenterebbe
la sua incapacita a far fronte alla sfide della missione. Il futuro sembra incerto e rischioso proprio perché
non puod essere padroneggiato e conosciuto anticipatamente. Questa presenza € assicurata per I'oggi e
per il domani.

PER APPROFONDIRE (tratto da www.ocarm.org)

a) Il contesto del Vangelo di Matteo:

* Il vangelo di Matteo, scritto intorno all'anno 85 si dirige ad una comunita di giudei convertiti che
vivevano in Siria-Palestina. Stavano attraversando una profonda crisi d'identita, riguardo al loro passato.
Dopo aver accettato Gesu come il Messia atteso, avevano continuato a frequentare la sinagoga e ad
osservare la legge e le antiche tradizioni. Avevano inoltre una certa affinita con i farisei, e dopo la rivolta
dei giudei di Palestina contro Roma (65 a 72), loro ed i farisei erano i due unici gruppi giudaici
sopravvissuti alla repressione romana.

* A partire dagli anni 80, questi fratelli giudei, farisei e cristiani, unici sopravvissuti, iniziarono a litigare
tra loro per il possesso dell'eredita delle promesse dell'AT. Tutti pretendevano di essere gli eredi. A poco
a poco, crebbe la tensione tra di loro, e cominciarono a scomunicarsi mutuamente. | cristiani non
potevano piu frequentare la sinagoga e rimasero tagliati fuori dal loro passato. Ogni gruppo inizid ad
organizzarsi a modo suo: i farisei nella sinagoga; i cristiani nella chiesa. Cid aggravo il problema
dell'identita delle comunita dei giudei cristiani, poiché sollevava domande molto serie che avevano
bisogno di una risposta urgente: "L'eredita delle promesse dell'AT di chi é: della sinagoga o della chiesa?
Con chi sta Dio? Chi € veramente il popolo di Dio?"

* Ora, Matteo scrive il suo vangelo per aiutare queste comunita a superare la crisi e a trovare una
risposta ai loro problemi. Il suo vangelo €, prima di tutto, un Vangelo di rivelazione che indica come Gesu
sia il vero Messia, il nuovo Moseg, in cui culmina tutta la storia dell'AT con le sue promesse. E' anche il
Vangelo della consolazione per coloro che si sentivano esclusi e perseguitati dai fratelli giudei. Matteo
vuole consolarli ed aiutarli a superare il trauma della rottura. E' il Vangelo della nuova pratica, poiché
indica il cammino per il quale giungere ad una nuova giustizia, maggiore di quella dei farisei. E' il
Vangelo dell'apertura, ed indica che la Buona Novella di Dio che Gesu ci porta non pud essere nascosta,
ma deve essere messa sul candelabro, affinché illumini la vita di tutti i popoli.

b) Commento del testo di Matteo 28,16-20:

* Matteo 28,16: Tornando verso Galilea: Fu in Galilea dove tutto ebbe inizio (Mt 4,12). Fu li che i
discepoli udirono la prima chiamata (Mt 4,15) e i Gesu promise di riunirli, di nuovo, dopo la risurrezione
(Mt 26,31). In Luca, Gesu proibisce di uscire da Gerusalemme (At 1,4). In Matteo, I'ordine & di uscire da
Gerusalemme e di ritornare in Galilea (Mt 28,7.10). Ogni evangelista ha il suo modo particolare di
presentare la persona di Gesu ed il suo progetto. Per Luca, dopo la risurrezione di Gesu, I'annuncio
della Buona Novella deve iniziare a Gerusalemme per raggiungere i confini della terra (At 1,8). Per
Matteo, I'annuncio inizia nella Galilea dei pagani (Mt 4,15) per prefigurare, cosi, il passaggio dai giudei
verso i pagani.

| discepoli dovevano andare verso la montagna che Gesu aveva loro mostrato. La montagna evoca |l
Monte Sinai, dove si era conclusa la prima Alleanza e dove Mose ricevette le tavole della Legge di Dio
(Es 19 a 24; 34,1-35). Evoca la montagna di Dio, dove il profeta Elia si ritird per ritrovare il senso della
sua missione (1Rs 19,1-18). Evoca inoltre la montagna della Trasfigurazione, dove Moseé ed Elia, cioe, la
Legge e i Profeti, appaiono assieme a Gesu, confermando cosi che lui € il Messia promesso (Mt 17,1-8).

* Matteo 28,17: Alcuni dubitavano: | primi cristiani ebbero molta difficolta a credere nella Risurrezione.
Gli evangelisti insistono nel dire che dubitarono molto e furono increduli nei riguardi della Risurrezione di
Gesu (Mc 16,11.13.14; Lc 24,11.21.25.36.41; Gv 20,25). La fede nella risurrezione fu un processo lento
e difficile, ma fini per imporsi come la piu grande certezza dei cristiani (1Cor 15,3-34).

pagina 2 di 12


http://www.incamminocongesu.org

ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)

* Matteo 28,18: Mi & stato dato ogni potere in cielo e in terra: La forma passiva del verbo indica che
Gesu ricevette la sua autorita dal Padre. In cosa consiste questa autorita? Nell'Apocalisse, I'Agnello
(Gesu risorto) ricevette dalla mano di Dio il libro con i sette sigilli (Ap 5,7) e divenne il Signore della
storia, colui che deve assumere I'esecuzione del progetto di Dio, descritto nel libro sigillato, e come tale
e adorato da tutte le creature (Ap 5,11-14). Con la sua autorita e con il suo potere vince il Dragone, il
potere del male (Ap 12,1-9), e cattura la Bestia ed il falso profeta, simboli dellimpero romano (Ap 19,20).
Nel Credo della Messa diciamo che Gesu sali al cielo e si sedette alla destra di Dio Padre, divenendo
cosi il Giudice dei vivi e dei morti.

* Matteo 28,19-20a: Le ultime parole di Gesu: tre ordini ai discepoli: Rivestito della suprema autorita,
Gesu trasmette tre ordini ai discepoli e a tutti noi: (i) Andate dunque e fate discepoli da tutte le nazioni;
(i) battezzandole nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo; (iii) insegnando loro ad osservare
tutto cid che vi ho comandato.

i) Andate dunque e fate discepoli da tutte le nazioni: Essere discepolo non & lo stesso che essere
alunno. Un discepolo si relaziona con il maestro. Un alunno si relaziona con il professore. |l discepolo
vive insieme al maestro 24 ore al giorno; I'alunno riceve lezioni dal professore, alcune ore, e ritorna a
casa sua. Il discepolato suppone comunita. Essere alunno suppone trovarsi in una aula per le lezioni. In
quel tempo, il discepolato veniva indicato con l'espressione Seguire il maestro. Nella Regola del
Carmelitano si dice: Vivere in ossequio a Gesu Cristo. Per i primi cristiani, Seguire Gesu significava tre
cose tra loro connesse:

- Imitare I'esempio del Maestro: Gesu era il modello da imitare e da ricreare nella vita del discepolo e
della discepola (Gv 13,13-15). La convivenza giornaliera permetteva un confronto costante. In questa
Scuola di Gesu si insegnava un'unica materia: il Regno! E questo Regno si riconosceva nella vita e nella
pratica di Gesu.

- Partecipare al destino del Maestro: Chi seguiva Gesu, doveva impegnarsi come lui a "stare con lui
nelle tentazioni" (Lc 22,28), ed anche nella persecuzione (Gv 15,20; Mt 10,24-25).Doveva essere
disposto a prendere la croce e a morire con lui (Mc 8,34-35; Gv 11,16).

- Possedere in sé la vita di Gesu: Dopo la Pasqua, si aggiunse una terza dimensione: "Vivo, ma non
sono io che vivo, bensi Cristo che vive in me" (Gl 2,20). | primi cristiani cercarono di identificarsi con
Gesu. Si tratta della dimensione mistica della sequela di Gesu, frutto dell'azione dello Spirito.

ii) Battezzandole nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo: La Trinita € la fonte, il destino
ed il cammino. Colui che & battezzato nel nome del Padre che ci fu rivelato da Gesu, si impegna a vivere
come un fratello nella fraternita. E se Dio & Padre, noi siamo tutti fratelli e sorelle tra di noi. Colui che &
battezzato nel nome del Figlio che & Gesu, si impegna ad imitare Gesu e a seguirlo fino alla croce per
poter risuscitare con lui. Ed il potere che Gesu ricevette dal Padre € un potere creatore che vince la
morte. Colui che & battezzato nel nome dello Spirito Santo che ci fu dato da Gesu nel giorno di
Pentecoste, si impegna ad interiorizzare la fraternita e la sequela di Gesu, lasciandosi condurre dallo
Spirito che & vivo nella comunita.

iii) Insegnando loro ad osservare tutto cido che vi ho comandato: Per noi cristiani Gesu € la Nuova
Legge di Dio, proclamata dall'alto della montagna. Gesu é scelto dal Padre come il nuovo Moseg, la cui
parola € per noi legge: "Ascoltatelo" (Mt 17,15). Lo Spirito da lui mandato ci ricordera tutto cio che egli ci
ha insegnato (Gv 14,26; 16,13). L'osservanza della nuova Legge dell'amore viene equilibrata dalla
gratuita della presenza di Gesu in mezzo a noi, fino alla fine dei tempi.

* Matteo 28,20b: Sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo: Quando Mose fu inviato a liberare
il popolo d'Egitto, ricevette da Dio una certezza, l'unica certezza che offre garanzia totale: "Va, io saro
con te!" (Es 3,12). E questa stessa certezza venne data ai profeti e ad altre persone inviate da Dio per
svolgere una missione importante nel progetto di Dio (Gr 1,8; Gdc 6,16). Maria ricevette la stessa
certezza quando I'angelo le disse: "Il Signore & con te" (Lc 1,28). Gesu, in persona, € l'espressione viva
di questa certezza, perché il suo nome &€ Emmanuele, Dio con noi (Mt 1,23). Lui sara con i suoi
discepoli, con tutti noi, fino alla fine dei tempi. Qui appare I'autorita di Gesu. Lui controlla il tempo e la
storia. Lui & il primo e I'ultimo (Ap 1,17). Prima del primo non esisteva nulla e dopo l'ultimo non viene
nulla. Questa certezza da sostegno alle persone, alimenta la loro fede, sostiene la speranza e genera
amore e dono di sé.

pagina 3 di 12



ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)

c¢) llluminando le parole di Gesu: La missione universale delle comunita:

Abramo fu chiamato ad essere fonte di benedizione non solo per i suoi propri discendenti, ma per
tutte le famiglie della terra (Gn 12,3). Il popolo della schiavitu fu chiamato non solo a restaurare le tribu di
Giacobbe, ma anche ad essere luce delle nazioni (Is 49,6; 42,6). Il profeta Amos disse che Dio non solo
liberd Israele dall'Egitto, ma anche i filistei da Kaftor e gli aramei da Quir (Am 9,7). Dio, quindi, si occupa
e preoccupa sia degli israeliti che dei filistei e degli aramei che erano i maggiori nemici del popolo
d'Israele! Il profeta Elia pensava di essere l'unico difensore di Dio (Rs 19,10.14), ma dovette sentirsi dire
che, oltre a lui, ce n'erano altri sette mila! (1 Re 18,18). Il profeta Giona voleva che Jahvé fosse Dio solo
d'Israele, ma dovette riconoscere che lui € il Dio di tutti i popoli, anche degli abitanti di Ninive, i piu
acerrimi nemici di Israele (Gv 4,1-11). Nel Nuovo Testamento, il discepolo Giovanni voleva Gesu solo
per il gruppetto, per la comunita, ma Gesu lo corresse e disse: Chi non & contro di noi, & per noi! (Mc
9,38-40). Alla fine del primo secolo dopo Cristo, le difficolta e le persecuzioni avrebbero potuto spingere
le Comunita cristiane a perdere lo slancio missionario e a chiudersi in se stesse, come se fossero le
uniche a difendere i valori del Regno. Ma il vangelo di Matteo, fedele a questa lunga tradizione di
apertura verso tutti i popoli, fa sapere che le comunita non possono chiudersi in se stesse. Non possono
volere per sé il monopolio dell'azione di Dio nel mondo. Dio non & proprieta delle comunita, le comunita
sono proprieta di Jahvé (Es 19,5). Nel mezzo dell'umanita che lotta e resiste contro I'oppressione, le
comunita devono essere sale e lievito (Mt 5,13; 13,33). Devono far risuonare nel mondo intero, tra tutte
le nazioni, la Buona Novella che Gesu ci ha portato: Dio € presente in mezzo a noi, quello stesso Dio
che, dall'esodo, si impegna a liberare coloro che gridano verso di lui! (Es 3,7-12) E' questa la sua
missione. Se questo sale perdesse il suo sapore, a cos'altro potra servire? "Non serve né per la terra né
per il concime!" (Lc 14,35).

IL COMMENTO DI WILMA CHASSEUR (tratto da www.incamminocongesu.org)

“Domande a Gesu”

Oltre che invitarci a guardare in alto, ’Ascensione al Cielo di Gesu, ci invita anche a guardare dentro
e a interrogarci sul suo significato profondo. In un mondo che ci invita a guardare dappertutto tranne che
in alto e tranne che “dentro”, ci voleva proprio questo richiamo .

Cosi come ci & narrata negli Atti degli Apostoli, ’Ascensione, € tutta piena di segni celesti: la nube, gli
Angeli, il cielo e Gesu che sale. E gli apostoli lo videro salire con i loro occhi perché -se alla Risurrezione
era salito al cielo con I'anima e la divinita- ora vi sale con il Suo Corpo. E non ci sara mai piu un
momento in cui nella Santissima Trinita, non ci sia Gesu anche in corpo ed anima, oltre che in spirito e
divinita. Dopo 40 giorni di vita gloriosa, Gesu lascia dunque definitivamente la terra e va a sedersi alla
destra del Padre. Anche questo sedere alla destra riguarda l'umanita di Gesu, perché per la divinita,
purissimamente spirituale, non c’€ né destra, né sinistra. Ma a questo punto io, anche a nome vostro,
voglio porre qualche domanda a Gesu.

* Domande a Gesu

Caro Gesu: permettimi che ti faccia una domanda che mi pongo tutti gli anni proprio in occasione
dell’Ascensione: ma perché hai voluto andartene da questa terra, proprio quel giorno? Te ne fossi
andato alla Risurrezione capirei ancora, ma visto che eri ritornato sulla terra, per starci ancora 40 giorni
con i tuoi discepoli, perché non prolungare quel tempo? Perché non rimanere quaggiu, in modo che
anche noi, almeno una volta all’anno, potessimo chiederti un appuntamento ed essere ricevuti in
udienza privata direttamente da te ,affiancato dal tuo Vicario Generale? Se poi l'udienza potesse
diventare anche piu frequente, tanto meglio. Oppure, Signore, permettimi quest’altra domanda: se tu
fossi rimasto e magari ogni domenica, nelle nostre parrocchie, la Santa Messa fosse celebrata
direttamente da te, questo non contribuirebbe ad aumentare la nostra fede? Sai Gesu, queste domande
non me le pongo solo io, ma anche altri... € mi sembra di percepire gia nel mio cuore la tua risposta:

* Gesu risponde. ..

Cara Wilma, capisco il tuo desiderio che € anche quello di tanti altri, di vedermi di persona, ma non ti
ricordi che I'avevo spiegato il motivo per cui me ne dovevo andare quando dissi: “€’ meglio per voi che
me ne vada se no non verra a voi lo Spirito Paraclito”? E poi, come per rassicurarvi, aggiunsi che avrei
pregato il Padre “affinché vi dia un altro Consolatore che rimanga con voi per sempre”. Ho voluto
tranquillizzarvi e dirvi che, anche se me ne dovevo andare per compiere l'imperscrutabile disegno del
Padre, non vi avrei lasciati soli, ma avrei mandato il mio Spirito.

pagina 4 di 12


http://www.incamminocongesu.org

ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)

Ecco il perché della mia dipartita. E’ meglio cosi anche per voi e non solo per gli apostoli: infatti
conoscermi nello Spirito, € una conoscenza piu perfetta che quella visibile e sensibile: i miei stessi
apostoli mi avevano conosciuto poco finché ero tra loro. Questo, per il semplice fatto che se la mia
umanita & adorabile, non lo & tanto in sé stessa, quanto perché é congiunta ipostaticamente al Verbo. E’
la divinita, non 'umanita, il principio e la fonte del massimo bene, ed & la conoscenza in spirito e verita,
la piu vera e piu perfetta conoscenza. Beati quelli che crederanno senza aver visto. Cosi, in spirito, cara
figliola, puoi venire in udienza anche tutti i giorni. Anzi, appena ti svegli al mattino, se tu elevi il tuo
pensiero al Cielo e mi parli, sei gia davanti a me in udienza privata, anzi privatissima. Vedi che io faccio
bene tutte le cose? Ora ti benedico assieme ai tuoi fratelli e sorelle di fede e benedico anche le vostre
domande. Venite pure che vi ricevero in udienza privata tutti i giorni.

IL COMMENTO DI PAOLO CURTAZ (tratto da www.tiraccontolaparola.it)
“Il mandato” Videocommento

Una strana festa, quella dell'ascensione, ammettiamolo. Come i discepoli, anche noi avremmo optato
per un'altra soluzione: perché non immaginare uno staterello governato da Gesu in cui rifugiarsi da
questo mondo infausto e rissoso? Gli apostoli, in effetti, sono tutti esaltati: ora che il grande spavento &
passato e hanno finalmente capito con chi hanno a che fare, sperano in un qualche posto da
sottosegretario (i nostri politici hanno imparato da qui?). Ve limmaginate? Commenti al vangelo scritti da
chi ha pronunciato quelle parole! Niente piu mediazioni, niente piu fragili interpretazioni, niente piu
cattolicesimi contrapposti. Insomma, questa storia di Gesu che se ne va a me proprio non va giu. E
invece. Nei vangeli la resurrezione, I'ascensione e la pentecoste compongono uno stesso quadro, un
identico evento. Gesu, risorgendo, € gia presso il Padre e dona lo Spirito. Gesu, che siede alla destra
del Padre, non & piu vincolato dal tempo e dallo spazio e pud dire con verita: io sono con voi per
sempre. Benvenuti nella logica di Dio.

Come Elia

Il racconto di Luca prende ampiamente spunto dall'ascensione di Elia, una pagina molto conosciuta in
Israele e punto di riferimento anche per i neo-convertiti. Troviamo il racconto dell'ascensione di Elia nel
secondo libro dei Re: il grande profeta viene rapito in cielo sopra un carro di fuoco, sparisce fra le nubi e
il suo discepolo, Eliseo, ha la certezza di ricevere almeno una parte dello spirito profetico, avendolo visto
sparire. Luca descrive l'evento dell'ascensione usando lo stesso paradigma: le nubi, simbolo
dell'incontro con Dio (ricordate il Sinai? O il Tabor?), i due uomini che richiamano i due angeli testimoni
della resurrezione, il bianco delle vesti, segno del mondo divino... Il cuore del racconto non €, quindi, la
descrizione di un prodigio, ma la descrizione di una consegna: come Eliseo riceve lo spirito della
profezia da parte di Elia, cosi gli apostoli ricevono il mandato dell'annuncio da parte del Risorto.
L'ascensione segna l'inizio del tempo della Chiesa. Uffa.

Cielo e terra

Sono gli angeli a dare la chiave interpretativa dell'evento: non guardate il cielo, guardate in terra,
guardate la concretezza dell’annuncio. | discepoli del risorto sono chiamati ad annunciarlo, finché egli
venga, a renderlo presente. La Chiesa, allora, diventa il luogo dell'incontro privilegiato col risorto, e
assolve il suo compito solo quando rende presente il vangelo. Matteo ci dice come.

Dubitarono

Diversamente da Luca, Matteo situa I'addio in Galilea, su di un monte. Monte che rappresenta il luogo
dell'esperienza divina: solo chi I'na incontrato pud raccontarlo con credibilitd. E in Galilea: il luogo della
frontiera, del meticciato, del confine. La terra che per prima € caduta sotto l'invasore, gli assiri, allora, e
che & sopravvissuta fra vicissitudini e compromessi, ben lontani dal rigore richiesto dai puri di
Gerusalemme! Ai tempi di Gesu dare del galileo ad una persona era un insulto! La Galilea, pero, &
anche il luogo dove tutto € iniziato, il luogo dell'incontro, dell'innamoramento: solo attingendo alle
esperienze che ci hanno convertito possiamo annunciare con verita il Signore. Ecco cosa significa non
guardare il cielo: partire dalla poverta della mia parrocchia, dal senso di disagio che provo nel vivere in
un paese rissoso e partigiano (mi racconta un'amica milanese di essere stata verbalmente aggredita da
una gruppo di cristiani che fuori dalla chiesa sostenevano un candidato sindaco!), dallimpressione di
vivere alla fine di un Impero che crolla pesantemente sotto un cumulo di verbosita. Qui siamo chiamati a

pagina 5 di 12


http://www.tiraccontolaparola.it
https://www.youtube.com/watch?v=AyB9CA6g-8c

ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)

realizzare il Regno, a rendere presente la speranza. Qui, in questa Chiesa fragile, in un mondo fragile.
Ma che Dio ama. Allora non stupisce il dubbio dei discepoli, che € il nostro. Non & una Chiesa
muscolosa quella che annuncia con verita, ma autentica e in conversione. Il dubbio € un atteggiamento
fondamentale per il credente, essenziale per la crescita. L'ateo € sommerso dai dubbi, il credente li
fugge. All'ateo Gesu si propone come verita. Al credente come l'innovatore. E ci rassicura: non siamo
soli, egli & con noi. E iniziato il tempo della Chiesa, fatta di uomini fragili che hanno fatto esperienza di
Dio e lo raccontano nella Galilea delle genti. La smettiamo di lamentarci e ci imbocchiamo le maniche?

IL COMMENTO DI P. RANIERO CANTALAMESSA (tratto da www.cantalamessa.org)
“Perché state a guardare il cielo?”

Nella prima lettura, un angelo dice ai discepoli: "Uomini di Galilea, perché state a guardare il cielo?
Questo Gesu, che ¢ stato di tra voi assunto fino al cielo, tornera un giorno allo stesso modo in cui I'avete
visto andare in cielo". Questa & I'occasione per chiarirci una buona volta le idee su che cosa intendiamo
per "cielo". Presso quasi tutti i popoli, il cielo sta a indicare la dimora della divinita. Anche la Bibbia usa
questo linguaggio spaziale. "Gloria a Dio nell'alto dei cieli e pace in terra agli uomini".

Con l'avvento dell'era scientifica, tutti questi significati religiosi attribuiti alla parola cielo sono entrati in
crisi. Il cielo & lo spazio entro cui si muove il nostro pianeta e l'intero sistema solare, e nulla piu.
Conosciamo la battuta attribuita a un astronauta sovietico, di ritorno dal suo viaggio nel cosmo: "Ho
girato a lungo nello spazio e non ho incontrato da nessuna parte Dio!"

E importante dunque che cerchiamo di chiarire cosa intendiamo noi cristiani quando diciamo "Padre
nostro che sei nei cieli", o quando diciamo di qualcuno che "é andato in cielo". La Bibbia si adatta, in
questi casi, al modo di parlare popolare (lo facciamo del resto anche oggi, nell'era scientifica, quando
diciamo che il sole "sorge" o "tramonta"); ma essa sa bene e insegna che Dio € "in cielo, in terra e in
ogni luogo", che & lui che "ha creato i cieli" e, se li ha creati, non pud essere in essi "racchiuso". Che Dio
sia "nei cieli" significa che "abita in una luce inaccessibile"; che dista da noi "quanto il cielo e alto sulla
terra".

Anche noi cristiani siamo d'accordo, quindi, nel dire che il cielo come luogo della dimora di Dio & piu
uno stato che un luogo. Quando si parla di lui, non ha alcun senso dire sopra o sotto, su o giu. Con
questo non stiamo affermando che il paradiso non esiste, ma solo che a noi mancano le categorie per
potercelo rappresentare. Prendiamo una persona totalmente cieca dalla nascita e chiediamogli di
descriverci cosa sono i colori: il rosso, il verde, il blu...Non potra dirne assolutamente niente, né un altro
sara in grado di spiegarglielo, perché i colori si percepiscono solo con gli occhi. Cosi succede a noi nei
confronti dell'aldila e della vita eterna che & fuori del tempo e dello spazio.

Alla luce di quello che abbiamo detto, che cosa significa proclamare che Gesu "é asceso al cielo"? La
risposta la troviamo nel Credo: "E salito al cielo, siede alla destra del Padre". Che Cristo sia salito al
cielo significa che "siede alla destra del Padre", cioé che, anche come uomo, egli € entrato nel mondo di
Dio; che é stato costituito, come dice san Paolo nella seconda lettura, Signore e capo di tutte le cose.
Quando si tratta di noi, "andare in cielo", o andare "in paradiso" significa andare a stare "con Cristo" (Fil
1,23). Il nostro vero cielo ¢ il Cristo risorto con cui andremo a ricongiungerci e a fare "corpo" dopo la
nostra risurrezione e in modo provvisorio e imperfetto gia subito dopo morte. Si obbietta a volte che
nessuno, pero, € mai tornato dall'aldila per assicurarci che esso esiste davvero e non € soltanto una pia
illusione. Non € vero! C'eé uno che ogni giorno, nell'Eucaristia, torna dall'aldila per assicurarci e rinnovare
le sue promesse, se sappiamo riconoscerlo.

Le parole dell'angelo: "Uomini di Galilea, perché state a guardare il cielo?" contengono anche un
velato rimprovero: non bisogna stare a guardare in cielo e speculare sull'aldila, ma piuttosto vivere in
attesa del suo ritorno, proseguire la sua missione, portare il suo Vangelo fino ai confini del mondo,
migliorare la stessa vita sulla terra. Egli & andato al cielo, ma senza lasciare la terra. E solo uscito dal
nostro campo visivo. Proprio nel brano evangelico lui stesso ci assicura: "Ecco io sono con voi tutti i
giorni, fino alla fine del mondo".

pagina 6 di 12


http://www.cantalamessa.org

ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)
IL COMMENTO DI PAOLO FARINELLA, biblista (tratto da paolofarinella.wordpress.com)

Siamo giunti alla penultima domenica del periodo pasquale, che si conclude domenica prossima con
la solennita di Pentecoste, cinquanta giorni dopo Pasqua. La domenica penultima, per logica e
cronologia degli eventi, € dedicata alla memoria dell’Ascensione del Signore. Bisogna comprendere e
non banalizzare questo memoriale, altrimenti si rischia di svalutarla, riducendola ad un evento materiale,
quasi folcloristico, come se Gesu per «salire al cielo», avesse preso un ascensore.

Bisogna stare attenti al linguaggio biblico che esprime una realta, a volte in modo descrittivo, a volte
in modo simbolico. Il linguaggio di Lc, riguardo all’Ascensione, appartiene alla categoria della
simbologia. La cultura orientale e I'immaginario universale parlano per immagini spesso contrapposte:
parlando di Dio, pensato come «Essere» inarrivabile, & logico collocarlo «in alto/nei cieli», visti
universalmente come la «sede» della Divinita, in contrapposizione a «in basso/nell’abisso» che sono
«luoghi» contaminati dalla Storia e dalle contraddizioni umane.

La nube che circonda Gesu ci ricorda che egli non & piu fisicamente percepibile e richiama la nube
che accompagnava gli Ebrei nel passaggio del Mare Rosso: da una parte, essa era il «segno» della
presenza di Dio perché illuminava e guidava gli Ebrei; dall’altra, essa era il «segno» dell’assenza di Dio,
perché nascondeva la sua identita agli Egiziani per impedirne la sopraffazione sull’esodo dei fuggiaschi
(cf Es 13,21-22; 14,24). Quando Dio si rivela a Mosé per consegnare la Torah al popolo d’Israele, anche
la cima del monte Sinai & tutta fumante e nascosta perché «saliva il fumo come il fumo di una
fornace» (Es 19,18-19). Il Dio biblico & un Dio «Presente/Assente»: egli ¢’€, ma per incontrarlo bisogna
cercarlo e trovarlo. E questo il compito della fede che scruta i segni dei tempi.

Anche nell’'ascensione di Gesu c’e la «<nube» che & il «<sacramento/segno» della Presenza assente
del Signore; paradossalmente, egli per rendersi «visibile» nella storia del tempo e incontrare il genere
umano, deve sottrarsi alla vista «fisica» perché se restasse «fisicamente», chiunque volesse incontrarlo,
dovrebbe andare materialmente in Palestina e toccarlo materialmente. L’Ascensione inaugura la
«Teologia della Storia» perché Gesu, libero dal condizionamento dello spazio geografico, pud aprirsi
allavventura dell’universalitd. E il senso della «Chiesa» che assume su di sé il compito di rendere
visibile il Signore attraverso il comandamento del’Amore di Dio e del Prossimo attraverso il ministero
della testimonianza.

Per esprimere la complessita degli eventi che riguardano la persona e la vita di Gesu, usiamo
’'espressione sintetica «mistero pasquale», divenuta una formula tecnica di fede che bisogna capire
bene perché rischia di essere incomprensibile e fonte di confusioni e superficialita. Questa formula
catechetica comprende cinque momenti: la passione, la morte, la risurrezione, I'ascensione di Gesu e la
Pentecoste. Ognuno di questi momenti rivela un aspetto della vita del Risorto senza esaurirne |l
contenuto: ognuno di essi contempla «tutta la vita» del Signore da un angolo di prospettiva particolare.

Il Concilio vaticano Il nella costituzione sulla liturgia Sacrosanctum concilium (= SC) afferma che Dio
nella pienezza dei tempi mando il suo Figlio a compiere la redenzione umana e la piena glorificazione di
Dio «specialmente per mezzo del mistero pasquale della sua beata Passione, Risurrezione da morte e
gloriosa Ascensione» che gli Apostoli predicarono e noi realizziamo nei sacramenti, soprattutto
nell’Eucaristia. Nell’elenco del Concilio manca la Pentecoste che viene citata nel paragrafo successivo.
Lo sviluppo del significato della parola greca «mystérion» ha una storia biblica alquanto complessa, e
per questo merita attenzione.

Essa ormai non indica piu, come in origine, qualcosa di nascosto che deve essere manifestato, ma &
diventato sinonimo di «sacramento» che presso i Padri della Chiesa aveva il significato di intervento
salvifico di Dio nella storia degli uomini realizzato nella persona di Gesu. «Mistero», pertanto, € la realta
della nostra storia di salvezza che si manifesta nel suo svolgersi, come realizzazione dell’eterno piano
divino relativo alla salvezza dell’'umanita. Secondo san Paolo, infatti, il mistero pasquale comprende sei
momenti della vita di Gesu: «Dobbiamo confessare che grande & il mistero della pieta: Egli si
manifestato nella carne, fu giustificato nello Spirito, apparve agli angeli, fu annunciato ai pagani, fu
creduto nel mondo, fu assunto nella gloria» (cf 1Ti 3,16).

In termini piu catechistici possiamo sintetizzare con questo elenco (non cronologico): incarnazione,
passione, morte, risurrezione, Pentecoste, missione, ascensione.

L’Ascensione € uno degli aspetti del «mistero pasquale» ed evidenzia il versante divino della
personalita di Gesu, posto sullo stesso piano del Padre e dello Spirito. In sostanza dire che Gesu &
asceso al cielo e dire che Gesu € sul versante della divinita & la stessa cosa. Non dobbiamo prendere i
racconti evangelici di ascensione alla lettera: saremmo materialisti banali. Bisogna leggerli secondo il
loro genere letterario proprio che €& diverso per ogni evangelista. L'eucaristia & I'ingresso in questa
dimensione divina e anche il prolungamento del «mistero pasquale», il luogo della nostra esperienza di

pagina 7 di 12


http://paolofarinella.wordpress.com/

ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)

Cristo nella Parola, nel sacramento e nella missionarieta. L'eucaristia & la scuola che ci introduce nel
cuore stesso della Trinita perché ci rimanda costantemente alla nostra responsabilita nella storia:
«Perché state a guardare in cielo?» (At 1,11), ora € tempo di andare perché il mondo ha diritto di
conoscere il disegno di Dio.

Spunti di omelia

Racconti di ascensioni non sono nuovi nella Scrittura. Il patriarca prediluviano Enoch, che «cammino
con Dio» (Gen 5,22.24), fu rapito al cielo (cf Gen 5,24) all’eta di 365 anni, cioé al compimento di un ciclo
solare, quasi a dire che tutta la sua vita fu splendente davanti a Dio come un sole. |l profeta Elia venne
assunto in cielo su un carro di fuoco con una scenografia degna di un film-kolossal: «Mentre [Elia ed
Eliseo] camminavano conversando, ecco un carro di fuoco e cavalli di fuoco si interposero fra loro due.
Elia sali nel turbine verso il cielo» (2Re 2,11).

Il profeta Daniele (cf Dn 7,13) per descrivere il Messia, presenta il Figlio del’'uomo «sulle nubi del
cielo», accennando cosi a una ascensione maestosa. Anche nella letteratura apocrifa si parla di
«ascensioni» come, p. es., «L’Ascensione di Isaia», che narra del viaggio del profeta attraverso i sette
cieli. Non e una novita del vangelo, quindi, dire o descrivere che anche Gesu «ascenda al cielo»,
chiudendo cosi I’elenco delle apparizioni del risorto.

La 1a lettura riporta il racconto di ascensione del prologo di Atti che segue quasi immediatamente il 1°
racconto di ascensione che conclude il libro del vangelo (cf Lc 24,44-53). Questa duplice attenzione
all’ascensione (conclusione del vangelo e inizio degli Atti) € segno che Luca vi attribuisce una grande
importanza. Il racconto del vangelo ha un andamento liturgico-celebrativo che sottolinea I'idea che la
celebrazione sacramentale ha in sé il germe della missione, diversamente & solo un’eco vuota e muta di
un ritualismo morto. Una liturgia perfetta, ma ripiegata su se stessa, non parla al cuore e alle passioni
delle persone: ¢ inutile a Dio e al mondo.

E il rischio dello spiritualismo che & I'essenza della disincarnazione dalla storia contro cui si schiera il
racconto di Atti, che, invece, descrive ’Ascensione come valore cosmico, ponendola a fondamento della
missione nella storia. Gli angeli, infatti, rimandano gli apostoli sulle strade del mondo con un dolce
rimprovero: «Uomini di Galilea, perché state guardando il cielo? Questo Gesu, che e stato di tra voi
assunto fino al cielo, tornera un giorno allo stesso modo in cui 'avete visto andare in cielo» (At 1,11).
L’Ascensione del Signore descritta in termini cosmici coincide con I'inizio del tempo della Chiesa che
nasce come segno del rinnovamento del mondo intero. S’instaura un nuovo Eden che occupa il posto di
quello di Adam ed Eva, un Eden cosmico che riflette la gloria del Signore risorto. Nell’introduzione
abbiamo anticipato che con I’Ascensione ha inizio la «Teologia della Storia» che & al tempo stesso il
«luogo» fisico della salvezza incarnata e «I'oggetto» della predilezione di Dio.

Strana festa I'ascensione! Nel momento in cui Gesu «é& assunto in cielo», rimanda gli uomini sulla
terra. Egli torna in quel mondo divino da cui era venuto, ma invia i suoi apostoli in missione nel cuore
dellumanita. Si sottrae alla vista dietro una nube (cf At 1, 9) e lascia la sua Shekinah-Dimora/Presenza
nella missione e nella parola dei suoi discepoli che assumono la responsabilita di custodirla, offrirla,
accompagnarla sulle strade del mondo. Qual € il senso e la sua dimensione biblica di questa festa cosi
«singolare» e cosi pericolosa? Il vangelo di di Lc si conclude con una scena liturgica: «Mentre i
benediceva, si stacco da loro e fu portato verso il cielo» (Lc 24,51); mentre il vangelo letto oggi, quello di
Mt non ha nulla di «ascensionale», ma tutto si svolge all'insegna della trasmissione di poteri (cf Mt
28,18-20). Tralasciando il singolo testo di ciascun evangelista, vediamo il senso generale alla luce della
Scrittura che ci aiuta a capire come I’Ascensione sia I'esito finale di un lungo percorso o processo di
maturazione delle fede, di cui spesso i cristiani non ne comprendono l'importanza, limitandosi a
considerarla come la conclusione della vita terrena di Gesu. Esaminiamo quattro momenti, in forma
quasi didattica:

a) Primo momento: i testi parlano di Cristo salito in cielo e «assiso alla destra di Dio» (Rom 8,34) per
dire che Gesu non ha piu un’esistenza terrena, ma ora vive sul versante divino, essendo Dio.

b) Secondo momento: ancora nella prima generazione (cf Lc 24,44-53 e At 1,1-11) gli autori
evangelisti rispondono allo smarrimento delle comunita dei fedeli disorientate dalla piega che avevano
preso gli avvenimenti: essi aspettavano la fine del mondo immediatamente a ridosso della morte di Gesu
e invece il mondo e la storia continuano come se niente fosse. Si pongono infiniti problemi di
prospettiva, anche di organizzazione, di progetti e ci domanda: se la fine del mondo non c’e, come
vivere sulla terra ora che il Cristo € scomparso? Lc colloca I'ascensione nel solco biblico; infatti,
affermando che «fu portato verso il cielo» (Lc 24,51), collega Gesu alla persona del profeta Elia che
nella tradizione giudaica fu rapito «nel turbine verso il cielo» (2Re 2,11). Non essendo morto, Elia deve
ritornare per preparare I'avvento finale del Regno, come dimostra la discussione sul confronto tra Elia e

pagina 8 di 12



ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)

Giovanni Battista (cf Mt 17,10-13; Mc 9, 11-13)11. Ancora Gesu che sale al cielo e si sottrae alla vista
dietro una nube (prima lettura: At 1, 9) somiglia al Sommo Sacerdote che scompare dietro il velo del
Tempio per entrare nella Shekinah-Dimora (cf Eb 6,19-20; 9,24)12 dove offre una nube d’incenso che
onora Dio nello stesso momento in cui lo nasconde. Dio € il Presente Assente.

c) Terzo momento: la seconda generazione cristiana non s’interroga piu sulla partenza di Gesu, ma
come egli possa restare presente nella vita dei credenti. La risposta concorde degli scritti nel NT &
semplice: Cristo & presente nella missione dentro la storia, dove si compie la testimonianza dei
discepoli; Paolo aveva gia impiantato la teologia di Cristo «capo del corpo, cioé della Chiesa» (Col 1,18;
cf anche Ef 5,23;). Se Cristo € il capo e la Chiesa € il suo corpo, i due non possono essere separati,
pena la morte. Ne consegue che dopo la morte di Gesu e la sua ascensione, si entra nel tempo del
corpo che vive con lo Spirito del risorto. Matteo (vangelo di oggi) € piu preciso perché parla di missione
apostolica («andate in tutto il mondo»), di battesimo («battezzate») e di vangelo («insegnando»)
annunciato (cf Mt 28,16-20; cf Ef 2,4-7; 4,10). E chiaro che le parole di Gesu, nella versione di Matteo
esprimono le problematiche e la missione della chiesa della fine del sec. | d.C. quando essa si prepara
alla scissione totale dalla sinagoga e a prendere una via autonoma, senza piu alcun collegamento con
Israele che, lungo i secoli seguenti, diventera il nemico con le tragedie e sventure giunte fino ai nostri
giorni.

d) Quarto momento: alla fine del sec. | d.C., a cinquant’anni dalla morte di Gesu, resta grave |l
problema dell'incredulita e della perseveranza: perché la stragrande maggioranza degli Ebrei non ha
riconosciuto Gesu come Messia? Perché solo una piccola minoranza I'ha fatto? Se il Messia doveva
ristabilire le tribu d’lsraele, finalmente liberato dal giogo della dominazione pagana, impura e
peccaminosa, perché non succede nulla? Perché la morte di Gesu ha avuto tutte le caratteristiche di un
fallimento? Di fronte alle difficolta di una chiesa ormai strutturata in «istituzione», in lotta con la sinagoga,
frantumata al suo interno anche sull’interpretazione da dare alla vicenda terrena di Gesu, c’e il rischio di
un collasso verticale. Il fervore dei seguaci di Gesu e stanco, senza I'’entusiasmo dei tempi della sua vita
terrena; molti di loro si aspettavano posti ragguardevoli nel nuovo Regno, invece tutto appare finito per
sempre. E passato anche mezzo secolo da allora, dalla speranza vivificante (cf Lc 24,21). In questo
clima d’incertezza e di abbassamento di tensione e ardore apostolico, ’Ascensione &€ un modo concreto
per spingere a operare nel mondo con la speranza che tutto quello che viviamo €& radicato nella
Presenza del Signore risorto che da senso e compimento alla nostra vita come testimonianza. La fede
nel Signore risorto € un dono cui bisogna aprirsi, non un premio da conquistare. L’Ascensione € un atto
di fiducia di Dio nei confronti del’'umanita: egli si mette nelle nostre mani e si affida alla nostra credibilita
perché Gesu, sottratto alla vista, ora vive nella nostra vita, attraverso la nostra vita, con la nostra
testimonianza perché dove € il corpo c’e anche il capo.

Conclusioni applicative. L'Ascensione & l'ultimo atto terreno di Gesu che inaugura il tempo della
Chiesa che va dall’Ascensione fino alla fine della storia, cioe al raduno universale. L’Ascensione non
riguarda solo la cronologia della vita del Signore sulla terra, ma la missione universale che & la
caratteristica del compito lasciato da Gesu agli apostoli. In un tempo come il nostro dove si vuole
ridimensionare il Cristianesimo a realta di una porzione dell’umanita, identificata in quella cultura
occidentale che tanta parte ha avuto e ha negli squilibri di giustizia mondiali, riflettere sull’Ascensione
significa capire le fondamenta della nostra fede e rafforzare il rifiuto di una religione supporto di una
cultura o di una civilta. Alla luce dell’Ascensione, lo stesso simbolo del «crocifisso», divenuto per alcuni
simbolo di divisione e di guerra di religione, acquista una luce nuova e un senso inequivocabile. Nel
momento in cui Gesu «ascende al cielo» dichiara che nessuna cultura lo pud catturare e tenere
prigioniero perché egli ora puo esprimersi in ogni cultura, in ogni lingua, popolo e nazione (cf Ap 7,9).

La chiesa € in stato di missione permanente, ma oggi lo & specialmente nei confronti di se stessa
perché i suoi figli sono molto lontani dalla madre o, forse, la madre si & talmente rintanata nell’intimo
della sua casa da perdere il contatto con i suoi figli rimasti sulla strada. Se c¢’¢ una’«ascensione» vuol
dire che prima c’e stata una «discesa», una incarnazione che € avvenuta in «un popolo» concreto e
distinto: Gesu non & stato un uomo «generico» e tanto meno occidentale, ma € stato un uomo
«orientale, palestinese, ebreo». Con I'ascensione 'uomo Gesu, «ebreo di nascita», diventa il Dio di tutta
'umanita, colui che tutti i popoli e ogni singola persona pud incontrare nella testimonianza (missione)
degli apostoli, nel battesimo, nella parola udita.

Un altro elemento essenziale della festa di oggi consiste nel fatto che I’Ascensione ¢ la risposta di Dio
Padre all’'obbedienza del Figlio: in lui si salda per sempre 'umano e il divino, il tempo e 'eternita, il finito
e l'infinito, 'onnipotenza e la caducita. L’ascensione vuol dire che da ora non & piu possibile una storia
dell'umanita senza la storia di Dio e la storia di Dio senza la storia dell’'umanita, di ogni singola persona

pagina 9 di 12



ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)

umana che diventa cosi «comandamento» visibile e incarnato della Presenza di Dio. Inizia I'éra della
chiesa, iniziano i penultimi tempi, i giorni della nostra esperienza che ci separano dalla fine del mondo,
quando il Signore ritornera di nuovo sulla terra per radunare tutti i popoli nell’unico ovile che ¢é la citta di
Gerusalemme. Nell’attesa noi celebriamo I'Eucaristia, il sacramento della missione e della parola, il
sacramento che ci libera da ogni particolarismo e ci apre all’ascensione, cioé c’introduce nell’intimita con
Dio perché rivela a noi stessi che siamo nel mondo sacra- mento visibile della credibilita di Dio e
testimoni del suo amore sconfinato. Ascensione per noi significa anche che nessuna «discesa» €
definitiva, ma che dentro di noi c’€ il dna del mondo di Dio, il sigillo della sua vita e che nessun fallimento
puo dire l'ultima parola su di noi perché siamo chiamato ad «ascendere» al cielo, ad andare in alto per
abitare «con tutti i santi quale sia 'ampiezza, la lunghezza, l'altezza e la profondita» del cuore di Dio (Ef
3,18).

ASCENSIONE

La gloria della Risurrezione e Ascensione al cielo

La Buona Novella del vangelo € tutta qui: la morte & stata sconfitta, non ha avuto potere su Gesu. I
Signore della vita ha trionfato. Risorto, seduto alla destra del Padre, ci da la vita eterna. Gesu lo aveva
detto a Marta, alla morte di Lazzaro: «lo sono la Risurrezione e la vita; chi crede in me, anche se muore,
vivra» (Gv 11,25). Gesu, Buon Pastore, aveva affermato: «lo sono venuto perché abbiano la vita e
I’abbiano in abbondanza» (Gv 10,10) e poco dopo: «ll Padre mi ama: perché io offro la mia vita, per poi
riprenderla di nuovo. Nessuno me la toglie, ma la offro da me stesso, perché ho il potere di offrirla e il
potere di riprenderla di nuovo» (Gv 10,17-18).

Da sempre la fede nella Risurrezione delluomo Gesu, e quindi della sua natura divina, & stata
osteggiata. «In nessun altro argomento la fede cristiana incontra tanta opposizione come a proposito
della risurrezione della carne» (S. Agostino).

La storicita degli avvenimenti

Lo studio critico-storico della storicita dei vangeli ha saputo smontare le critiche ai racconti della
Risurrezione. Anche il racconto dell’Ascensione al cielo che troviamo nel vangelo di Luca e negli Atti
degli apostoli, almeno apparentemente, si presta alla critica. Nel vangelo di Luca I’Ascensione avviene lo
stesso giorno di Pasqua, negli Atti quaranta giorni dopo.

La sorprendente discordanza tra gli scritti (sono dello stesso Luca) non fa problema se si individuano,
con Pierre Benoit, due aspetti nella vita del Risorto: «ll primo & un’esaltazione celeste, invisibile, pero
reale, che si realizza quando Cristo risuscitato ritornd al Padre, subito dopo la Risurrezione. Il secondo &
una manifestazione visibile, che egli si degnd di dare, della sua esaltazione... Gesu salito al cielo
ridiscende per un periodo di apparizioni. Vive gia in un altro mondo, ma si manifesta ancora in questo,
per dare prove inconfutabili della sua vita, per istruire i discepoli e per incoraggiarli». Un altro biblista,
Amédée Brunot, scrive: «In san Paolo, la glorificazione si identifica chiaramente con la Risurrezione. Lo
stesso accade in Giovanni: la glorificazione coincide con il ritorno al Padre... La Risurrezione, fanno
capire, € la glorificazione totale di Cristo, nelle sue due fasi: abbandono della tomba ed esaltazione
celeste... Questo trasferimento del corpo di Cristo nella sfera celeste non rende impossibili le
apparizioni. Al contrario! Sarebbe piu difficile spiegare dove si trovasse il corpo di Gesu nel tempo che
intercorreva tra un’apparizione e l'altra».

Un discorso a parte merita I'aggiunta di Marco: «sedette alla destra di Dio» (Mc 16,19), accolta nel
credo, il simbolo degli apostoli. Il linguaggio € evidentemente metaforico. Si vuol dire che a Cristo spetta
il posto d’onore che per noi & a destra. Una curiosita: per i cinesi € a sinistra. La Chiesa consente ai
cinesi di dire nel credo: «siede alla sinistra del Padre». Limportante & la verita, non il modo di
rappresentarla o di esprimerla.

Cristo non ha lasciato il suo posto nella Trinita di Dio nel farsi uomo, scendendo sulla terra. Adesso lo
occupa con il suo corpo risorto e glorificato. E questo lo ha fatto per noi!

pagina 10 di 12



ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)
IL MAGISTERO DI GIOVANNI PAOLO I

Udienza generale, 5 aprile 1989

1. | piu antichi simboli di fede fanno seguire all’articolo sulla Risurrezione di Cristo, quello sulla sua
Ascensione. Al riguardo, i testi evangelici riferiscono che Gesu risorto, dopo essersi intrattenuto per
quaranta giorni con i suoi discepoli con piu apparizioni e in diversi luoghi, si sottrasse pienamente e
definitivamente alle leggi del tempo e dello spazio, per salire al cielo, completando cosi il “ritorno al
Padre” gia iniziato con la Risurrezione da morte.

Nella presente catechesi vediamo come Gesu preannunzid la sua Ascensione (o ritorno al Padre)
parlandone con la Maddalena e con i discepoli nei giorni pasquali e pre-pasquali.

2. Incontrando la Maddalena dopo la Risurrezione, Gesu le dice “Non mi trattenere, perché non sono
ancora salito al Padre; ma va’ dai miei fratelli e di’ loro: «lo salgo al Padre mio e Padre vostro, Dio mio e
Dio vostro»” (Gv 20, 17).

Quello stesso annunzio Gesu rivolse piu volte ai suoi discepoli nel periodo pasquale. Lo fece
specialmente durante I'ultima Cena, “sapendo che era giunta la sua ora di passare da questo mondo al
Padre..., sapendo che il Padre gli aveva dato tutto nelle mani e che era venuto da Dio e a Dio
ritornava” (Gv 13, 1-3). Gesu aveva certo in mente la sua morte ormai vicina, e tuttavia egli guardava
oltre e diceva quelle parole nella prospettiva della sua prossima dipartita, del suo ritorno al Padre
mediante I’Ascensione al cielo: “Vado da colui che mi ha mandato” (Gv 16, 5); “Vado al Padre e non mi
vedrete piu” (Gv 16, 10). | discepoli non compresero bene, allora, che cosa Gesu avesse in mente, tanto
piu che egli parlava in modo misterioso: “Vado e tornero a voi” - e anzi aggiungeva: “Se mi amaste vi
rallegrereste che io vado dal Padre, perché il Padre € piu grande di me” (Gv 14, 28). Dopo la
Risurrezione quelle parole diventarono per i discepoli piu comprensibili e trasparenti, come preannunzio
della sua Ascensione in cielo.

3. Se vogliamo brevemente esaminare il contenuto degli annunci riportati, possiamo anzitutto notare
che I’Ascensione al cielo costituisce la tappa finale della peregrinazione terrena di Cristo, Figlio di Dio,
consostanziale al Padre, che si & fatto uomo per la nostra salvezza. Ma quest’ultima tappa rimane
strettamente connessa con la prima, cioé con la “discesa dal cielo”, avvenuta nell'Incarnazione. Cristo
“uscito dal Padre” (Gv 16, 28) e venuto nel mondo mediante I'lncarnazione, ora, dopo la conclusione
della sua missione, “lascia il mondo e va al Padre” (cf. Gv 16, 28). E un modo unico di “ascesa”, come di
“discesa”. Solamente colui che € uscito dal Padre nel modo di Cristo puo ritornare al Padre nel modo di
Cristo. Lo mette in evidenza Gesu stesso nel colloquio con Nicodemo: “Nessuno € mai salito al cielo,
fuorché il Figlio del’'uomo che ¢ disceso dal cielo” (Gv 3, 13). Solo lui possiede I'energia divina e il diritto
di “salire al cielo”, nessun altro. L’'umanita lasciata a se stessa, alle sue forze naturali, non ha accesso a
quella “casa del Padre” (Gv 14, 2), alla partecipazione alla vita e alla felicita di Dio. Solo Cristo puo
dischiudere alluomo questo accesso: lui, il Figlio che € “disceso dal cielo”, che €& “uscito dal Padre”
proprio per questo.

Ed ecco un primo risultato della nostra analisi: ’Ascensione s’integra nel mistero dell'Incarnazione, di
cui € il momento conclusivo.

4. L’Ascensione al cielo € dunque strettamente connessa alla “economia della salvezza”, che si
esprime nel mistero dell'Incarnazione, e soprattutto nella morte redentrice di Cristo sulla Croce. Proprio
nel colloquio gia citato con Nicodemo, Gesu stesso, riferendosi a un fatto simbolico e figurativo riferito
dal libro dei Numeri (Nm 21, 4-9), asserisce: “Come Mosé innalzo il serpente nel deserto, cosi bisogna
che sia innalzato (ossia crocifisso) il Figlio del’luomo, perché chiunque crede in lui abbia la vita
eterna” (Gv 3, 14).

E verso la fine del suo ministero, in prossimita della Pasqua, Gesu ripete chiaramente che & lui ad
aprire all’'umanita I'accesso alla “casa del Padre” per mezzo della sua Croce: “lo quando saro elevato da
terra, attirero tutti a me” (Gv 12, 32). L*innalzamento” sulla Croce ¢ il particolare segno e il definitivo
annuncio dell’altro “innalzamento”, che avverra tramite ’Ascensione al cielo. |l Vangelo di Giovanni vede
questa “esaltazione” del Redentore gia sul Golgota. La Croce ¢ I'inizio dell’Ascensione al cielo.

5. Ritroviamo la stessa verita nella lettera agli Ebrei, dove si legge che Gesu Cristo, I'unico sacerdote
della nuova ed eterna alleanza, “non €& entrato in un santuario fatto da mani d’'uomo... ma nel cielo
stesso, allo scopo di presentarsi ora al cospetto di Dio in nostro favore” (Eb 9, 24). Ed entro “con il
proprio sangue, dopo averci ottenuto una redenzione eterna”: “entrd una volta per sempre” (Eb 9, 12).
Entro come Figlio “che é irradiazione della gloria (del Padre) e impronta della sua sostanza e sostiene
tutto con la potenza della sua parola, dopo aver compiuto la purificazione dei peccati, si & assiso alla
destra della maesta nell’alto dei cieli” (Eb 1, 3).

pagina 11 di 12



ASCENSIONE DEL SIGNORE (A)

Questo testo della lettera agli Ebrei e quello del colloquio con Nicodemo (Gv 3, 13), coincidono nel
contenuto sostanziale, ossia nell’affermazione del valore redentivo dell’Ascensione al cielo al culmine
dell’economia della salvezza, in connessione col principio fondamentale gia posto da Gesu: “Nessuno &
mai salito al cielo, fuorché il Figlio del’'uomo che e disceso dal cielo” (Gv 3, 13).

6. Altre parole di Gesu, pronunciate nel Cenacolo, si riferiscono alla sua morte, ma in prospettiva
dell’Ascensione: “Figlioli, ancora per poco sono con voi; voi mi cercherete, ma . . . dove vado io voi (ora)
non potete venire” (Gv 13, 33). In seguito pero egli dice: “Nella casa del Padre mio vi sono molti posti.
Se no, ve l'avrei detto. lo vado a prepararvi un posto” (Gv 14, 2). E un discorso rivolto agli apostoli, ma
che va esteso ben al di la della loro cerchia. Gesu Cristo va dal Padre - alla casa del Padre - per
“introdurvi” gli uomini, i quali senza di lui non vi potrebbero “entrare”. Solo lui pud aprirne I'accesso a
tutti: lui che “é disceso dal cielo” (Gv 3, 13), che & “uscito dal Padre” (Gv 16, 28) e ora ritorna al Padre
“con il proprio sangue, dopo averci ottenuto una redenzione eterna” (Eb 9, 12). Egli stesso afferma: “lo
sono la via . . . Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me” (Gv 14, 6).

7. Per questa ragione Gesl aggiunge pure, la stessa sera della vigilia della Passione: “E bene per voi
che io me ne vada”. Si. E bene, & necessario, & indispensabile dal punto di vista dell’eterna economia
salvifica. Gesu lo spiega fino in fondo agli apostoli: “E bene per voi che io me ne vada, perché se non
me ne vado, non verra a voi il Consolatore; ma quando me ne sard andato, ve lo manderd” (Gv 16, 7).
Si. Cristo deve porre termine alla sua presenza terrena, alla visibile presenza terrena, alla visibile
presenza del Figlio di Dio fatto uomo nel mondo, perché egli possa rimanere in modo invisibile, in forza
dello Spirito di verita, del consolatore paraclito. E dunque promette ripetutamente: “Vado e tornero a
voi” (Gv 14, 1-3. 28). Qui ci troviamo dinanzi a un duplice mistero: quello della eterna disposizione o
predestinazione divina, che fissa i modi, i tempi, i ritmi della storia della salvezza con un disegno
mirabile, ma per noi insondabile; e quello della presenza di Cristo nel mondo umano mediante lo Spirito
Santo, santificatore e vivificante: come I'umanita del Figlio agisca mediante lo Spirito Santo nelle anime
e nella Chiesa - verita chiaramente insegnata da Gesu - rimane avvolto nella caligine transluminosa del
mistero trinitario e cristologico, e richiede il nostro umile e sapiente atto di fede.

8. Linvisibile presenza di Cristo si attua nella Chiesa anche in modo sacramentale. Al centro della
Chiesa si trova I'Eucaristia. Quando Gesu per la prima volta ne annunzio [listituzione, molti “si
scandalizzarono” (cf. Gv 6, 61) poiché parlava di “mangiare il suo Corpo e di bere il suo Sangue”. Ma fu
allora che Gesu ribatté: “Questo vi scandalizza? E se vedeste il Figlio del’'uomo salire |a dov’era prima?
E lo Spirito che da la vita, la carne non giova a nulla” (Gv 6, 62-63). Gesu parla qui della sua Ascensione
al cielo: quando il suo corpo terreno verra messo a morte sulla Croce, si manifestera lo Spirito “che da la
vita”. Cristo salira al Padre, affinché venga lo Spirito. E, il giorno di Pasqua, lo Spirito glorifichera il corpo
di Cristo nella Risurrezione. Il giorno della Pentecoste lo Spirito discendera sugli apostoli e sulla Chiesa
perché, rinnovando nell’Eucaristia il memoriale della morte di Cristo, possiamo partecipare alla nuova
vita del suo corpo glorificato dallo Spirito - e in questo modo prepararci ad entrare nelle “dimore eterne”,
dove il nostro Redentore ci ha preceduti per prepararci un posto nella “casa del Padre” (Gv 14, 2).

PER PREGARE

Santa Maria, Madre di Dio, che hai conservato tutte le cose meditandole nel tuo cuore,
insegnaci il profondo silenzio interiore, che ha avvolto tutta la tua vita.
Il silenzio dell'’Annunciazione, di fede, missione ed obbedienza;
il silenzio della Visitazione, di umilta, di servizio e lode;
il silenzio di Betlemme, della nascita, incarnazione e meraviglia;
il silenzio della fuga in Egitto, di perseveranza, speranza e fede;
il silenzio di Nazaret, di semplicita, intimita e comunione;
il silenzio del Calvario, di coraggio, morte ed abbandono;
il silenzio della Pasqua, di risurrezione, giubilo e gloria;
il silenzio dell'Ascensione, di realizzazione, trasformazione e nuova creazione;
il silenzio della Pentecoste, di pace, potenza ed amore.
Maria, nella tua saggezza insegnaci quel silenzio
che ci abilita ad ascoltare la voce lieve, ma ferma del nostro Dio;
che ci spinge ad adorare Lui solo in spirito e verita.
Santa Maria, Madre di Dio, prega per noi ora e sempre,
perché possiamo entrare nel tuo silenzio che ci unisce a Gesu, tuo Figlio,
nel mistero del suo silenzio davanti al Padre di misericordia.
Alice Claire Mansfield

pagina 12 di 12



