6* DOMENICA DI PASQUA (A)

I l Vangelo 25 maggio 2014

62 Domenica di Pasqua

della Domenica anmo A

+ Dal Vangelo secondo Giovanni (Gv 14, 15 - 21)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli: «Se mi amate,
osserverete i miei comandamenti; e io preghero il Padre ed egli vi dara
un altro Paraclito perché rimanga con voi per sempre, lo Spirito della
verita, che il mondo non puo ricevere perché non lo vede e non lo
conosce. Voi lo conoscete perché egli rimane presso di voi e sara in voi.

Non vi lascero orfani: verro da voi. Ancora un poco e il mondo non
mi vedra piu; voi invece mi vedrete, perché io vivo e voi vivrete. In quel
giorno voi saprete che io sono nel Padre mio e voi in me e io in voi.

Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi ¢ colui che mi
ama. Chi ama me sara amato dal Padre mio e anch’io lo amero e mi
manifestero a lui».

IL COMMENTO DI P. ROBERTO BONATO, S.J.

E’ il discorso dell’addio di Gesu ai suoi discepoli dopo la Cena e dopo la lavanda dei piedi. Egli dice:
“lo pregherd il Padre ed egli vi dara un altro Consolatore”. Gesu non pu0 rimanere per sempre con gli
apostoli, perché ha assunto una vita umana, che é limitata. Quindi deve andarsene, come egli stesso
dice piu volte. Ma lo Spirito della verita pud rimanere per sempre con i discepoli, perché non & legato a
una vita umana particolare. E’ lo Spirito di Dio, che € eterno come Dio e che quindi pud rimanere per
sempre con tutti i discepoli di Cristo. C’e perd una differenza: Gesu e visibile in quanto uomo, mentre lo
Spirito non € visibile. “Il mondo non lo pud ricevere, perché non lo vede e non lo conosce”. Lo Spirito €
una realta invisibile, una realta interiore, certamente molto importante, ma non percepibile con i sensi
umani. Per conoscere lo Spirito, bisogna avere una relazione interiore con lui, e il mondo non ha questa
relazione. Qui “mondo” va inteso come l'insieme di tutte le tendenze peccatrici, egoistiche: & il mondo
del peccato, e questo mondo & impermeabile allo Spirito, non lo conosce. Invece, i discepoli di Gesu lo
conoscono, perché dimora presso di loro e, Gesu aggiunge, “sara in voi”. Noi cristiani dobbiamo
desiderare ardentemente di accogliere sempre meglio lo Spirito Santo. Ci vuole uno sforzo di
interiorizzazione, perché non possiamo rimanere alla superficie delle cose, ma dobbiamo andare in
profondita. Questo & possibile grazie allo Spirito Santo che € Spirito della verita, che significa della piena
rivelazione. In un altro passo Gesu afferma: “Egli (lo Spirito Santo) vi guidera alla verita tutta intera” (Gv
16,13), cioé manifestera tutta la profondita e la pienezza del mistero di Cristo.

All'inizio di questo brano del vangelo di oggi, Gesu dice: “Se mi amate, osserverete i miei
comandamenti” (Gv 14,15); e alla fine: “Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi mi
ama” (Gv, 14,21), Gesu insiste molto sulla relazione tra I'osservanza dei suoi comandamenti e 'amore
per lui. Uamore non soltanto affettivo, fatto quindi solo di sentimenti, ma effettivo, cioé fatto di atti
generosi. Nel nostro caso questi atti consistono nell’osservare i comandamenti di Gesu che sono
comandamenti di amore generoso. Quando si ama veramente una persona, si ama il suo bene e si
vuole fare ciod che ella desidera. Altrimenti 'amore non € vero, ma soltanto una ricerca di soddisfazione
sentimentale. Invece, I'amore €& una realta molto piu profonda di una semplice soddisfazione
sentimentale. E’ il dono di se stesso all’altro, e questo si fa con atti che corrispondano ai desideri della
persona amata. Se amiamo Gesu, allora dobbiamo desiderare di fargli piacere, di onorarlo con la nostra
vita, osservando i suoi comandamenti. Per noi &€ molto importante osservare i suoi comandamenti che si
esprimono con amore per rimanere uniti a Cristo. Lo Spirito Santo ci aiuta e ci da una spinta interiore per
fare cid che piace a Dio e a Gesu.

pagina 1 di 13



6* DOMENICA DI PASQUA (A)

Non vi lascerd orfani, ritornerd da voi. Ancora un poco e il mondo non mi vedra piu; voi invece mi
vedrete, perché io vivo e voi vivrete. In quel giorno voi saprete che io sono nel Padre e voi in me e io in
voi”. Dopo la crocifissione e la morte, Gesu € tornato ai discepoli come Risorto, e continua a tornare
misteriosamente nella vita di tutti i discepoli. “Ancora un poco e il mondo non mi vedra piu ...”. La nuova
presenza di Gesu tra i suoi viene percepita grazie a una comunione di vita con lui. Si tratta di una
presenza molto forte: Gesu dice che egli vive, e che i discepoli vivranno della stessa vita divina, che
rende le persone interiori le une alle altre. Questa interiorita reciproca € una realta misteriosa, bellissima,
che realizza I'ideale dell’'unione perfetta nell’amore. “In quel giorno voi saprete che io sono nel Padre...”.
Questa espressione viene usata per esprimere chiaramente l'interiorita reciproca. Gesu in quanto Figlio
di Dio, & nel Padre; ma egli &€ presente anche in ogni credente: viene in ciascuno di noi nella
Comunione, ma anche con la sua grazia continua nella nostra vita di tutti i giorni. D’altra parte noi siamo
in Cristo in quanto egli € piu grande di noi e noi non lo possiamo contenere. Gesu viene in noi, ma Ci
supera e ci inserisce nel suo corpo mistico, che € una realta meravigliosa e grandiosa.

“Chi mi ama sara amato anche dal Padre mio e anch’io lo amerd e mi manifesterd a Iui”. E’ una
promessa bellissima di un’intimita piena di amore!. La vita cristiana € una realta splendida, perché & una
vita di unione nell’lamore: unione con lo Spirito Santo, e unione con tutti i credenti.bene tutti i nostri
doveri e i nostri progetti. Nel’Eucaristia riceviamo la vita stessa di Gesu, che ha dato se stesso per noi.

PER APPROFONDIRE (tratto da www.ocarm.org)

a) Per inserire il brano nel suo contesto:

Questi versetti ci conducono nel luogo santo in cui Gesu ha celebrato l'ultima cena con i suoi
discepoli: luogo della sua rivelazione, della sua gloria, del suo insegnamento e del suo amore. Qui
siamo invitati anche noi a sedere a mensa con Gesu, a chinarci sul suo petto per ricevere il suo
comandamento e prepararci, cosi, ad entrare anche noi, con Lui, nella Passione e nella risurrezione.
Dopo il brano di 13, 1-30, che racconta i gesti, le parole, i sentimenti di Gesu e dei suoi durante la cena
pasquale, con 13, 31 entriamo nelle parole del grande ultimo discorso di Gesu, che terminera con la
preghiera sacerdotale del cap. 17. Qui siamo, dunque, ancora agli inizi; in 14, 1-14 Gesu si era
presentato, offerto quale via al Padre, mentre in questi pochi versetti introduce la promessa dell'invio
dello Spirito santo, quale consolatore, quale presenza certa, ma anche la promessa della venuta del
Padre e di Lui stesso nell'intimo dei discepoli che, per la fede, avranno creduto in lui e avranno custodito
i suoi comandi.

b) Per aiutare nelle lettura del brano:

vv. 15-17: Gesu, innanzi tutto, mette in luce, davanti ai suoi discepoli, che I'amore per Lui, se & vero
amore, porta infallibilmente all’osservanza dei suoi comandamenti. Vuole dirci, insomma, che se non c’é
osservanza, significa che noi non abbiamo I’'amore; essa & una conseguenza essenziale, irrinunciabile,
che rivela se noi amiamo davvero o se ci illudiamo di amare. Gesu dice anche che il dono dello Spirito
santo da parte del Padre é frutto di questo amore e di questa osservanza, che suscitano la preghiera di
Gesu, grazie alla quale noi possiamo ricevere lo Spirito. E spiega chi esso é: il Consolatore, lo Spirito
della verita, colui che il mondo non vede, non conosce, ma i discepoli si, & colui che dimora presso di
loro e che sara dentro di loro.

vv. 18-20: Gesu promette la sua venuta, il suo ritorno, che sta per realizzarsi nella sua risurrezione;
annuncia il suo sparire nella passione, nella morte, nella sepoltura, ma anche il suo riapparire ai
discepoli, che lo vedranno, perché egli € la risurrezione e la vita. E rivela il suo rapporto col Padre,
dentro il quale invita anche loro, anche noi; dice, infatti, che conosceremo, cioe sperimenteremo nel
profondo. Consolazione piu grande di questa non potrebbe essere promessa, in alcun modo, da
nessuno al mondo, se non da Gesu.

v. 21: Qui il discorso di Gesu si allarga a tutti; passa dal “voi” dei discepoli al “chi” di chiunque cominci
ad amarlo, a entrare in relazione con Lui e a seguirlo. Cid che & accaduto ai discepoli, ai primi scelti,
accade a chiunque crede in Lui. E qui Gesu apre per noi, per ognuno, il suo rapporto d’amore col Padre,
perché rimanendo in Cristo, noi siamo conosciuti e amati anche dal Padre. Infine Gesu promette di
nuovo il suo amore per chi lo ama e la rivelazione di se stesso, cioé una manifestazione ininterrotta del
SUO amore per noi.

pagina 2 di 13


http://www.incamminocongesu.org

6* DOMENICA DI PASQUA (A)

¢) Una chiave di lettura

Ho letto il brano piu volte, ho cercato di fare silenzio, di fare spazio alla Parola; ho ascoltato, poi ho
cominciato a parlare, a interrogare la Scrittura, il Signore, me stesso. Adesso € il momento del confronto
ancora piu stretto, dellimmersione dentro i sentieri di questo brano cosi ricco e traboccante. Tento di
penetrare ancora meglio i significati delle parole, di incontrarmi ancora piu da vicino coi personaggi che
mi sono presentati: il Padre, Gesu, lo Spirito, i discepoli, il mondo.

Il Padre. Questa presenza appare subito come il punto di riferimento di Gesu, il Figlio; € a Lui che egli
indirizza la propria preghiera. Dice, infatti: “lo preghero il Padre”. E’ questo contatto cosi particolare e
intimo che fa di Gesu il Figlio del Padre suo, che lo conferma continuamente in questa realta; la
relazione d’amore con il Padre viene alimentata e tenuta in vita proprio dalla preghiera, fatta durante le
notti, nei momenti del giorno, nella necessita, nella richiesta di aiuto, nel dolore, nella prova piu
straziante. Se ripercorriamo i Vangeli, molte volte, troveremo Gesu cosi, preso nella relazione col Padre
suo attraverso la preghiera. Posso leggere alcuni passi: Mt 6, 9; 11, 25; 14, 23; 26, 39; 27, 46; Lc 21,
21s; 6, 12; 10, 21; 22, 42; 23, 34. 46; Gv 11, 41s; 17, 1. Sento che questa via & anche per me; Gesu I'ha
percorsa fino in fondo, lasciandomi le sue tracce luminose e sicure, perché io non abbia paura di
seguirlo in questa esperienza. Anch’io sono figlio del Padre, anch’io posso pregarlo. Subito dopo il Padre
viene presentato da Gesu come Colui che dona. Il donare, infatti, & la caratteristica principale di Dio, che
e dono ininterrotto, senza misura, senza calcolo, a tutti e in ogni tempo; il Padre € Amore e ’Amore dona
se stesso, dona ogni cosa. Non gli basta averci donato Gesu, il suo Figlio prediletto, ma vuole ancora
beneficarci, ancora offrirci vita e ci invia lo Spirito Santo. Infatti, come sta scritto: “Egli che non ha
risparmiato il proprio Figlio, ma lo ha dato per tutti noi, come non ci donera ogni cosa insieme con
lui?” (Rm 8, 32). Ma ancora di piu: il Padre ci ama (Gv 14, 23; 16, 27)! E questo suo amore ci fa passare
dalla morte alla vita, dalla tristezza del peccato alla gioia della comunione con Lui, dalla solitudine
dell’odio alla condivisione, perché I’'amore di Dio porta necessariamente all’amore per i fratelli.

Il Figlio Gesu. In questi pochi versetti la figura e la presenza di Gesu emergono con una forza, una
luminosita enormi. Egli appare subito come I'orante, colui che prega il Padre a nostro favore; alza le
mani in preghiera per noi, cosi come le alza in offerta sulla croce. Gesu € colui che non se ne va per
sempre, che non ci lascia orfani, ma che ritorna: “lo tornerd”. Se sembra assente, non devo disperare,
ma continuare a credere che Lui, davvero, tornera. “Si,verrd presto!” (Ap 22, 20). Tornera e, come ha
detto, ci prendera con sé, perché siamo anche noi dove & Lui (Gv 14, 3). Gesu ¢ il vivente per sempre, il
vincitore della morte. Egli & nel Padre ed € in noi, con una forza onnipotente, che nessuna realta puo
sopraffare. Lui & dentro il Padre, ma anche dentro di noi, abita in noi, rimane in noi; non c’¢ altra
possibilita di vita vera e piena, per noi, se non in questa compenetrazione di essere che il Signore Gesu
ci offre. Lui dice si, incessantemente e non si pente, non si ritrae. Anzi! Egli ci ama, come il Padre ci ama
e si manifesta a noi. Si dona, si offre, lasciandosi conoscere da noi, lasciandosi sperimentare, toccare,
gustare. Ma & una manifestazione che va attesa con amore, come dice Paolo (2 Tim 4, 8). Lo Spirito
Santo. In questo brano lo Spirito del Signore sembra quasi la figura emergente, che abbraccia ogni
cosa: egli unisce il Padre al Figlio, porta il Padre e il Figlio nel cuore dei discepoli; crea un’unione
d’amore insolvibile, unione di essere. Viene subito chiamato col nome di Paraclito, cioé Consolatore,
colui che rimane con noi sempre, che non ci lascia soli, abbandonati, dimenticati; egli viene e ci
raccoglie, dai quattro venti, dalla dispersione e soffia dentro di noi la forza per il ritorno al Padre,
al’Amore. Solo lui pud operare tutto questo; € il dito della mano di Dio che, ancora oggi, scrive sulla
polvere del nostro cuore le parole di un’alleanza nuova, che non potra piu essere dimenticata. E’ lo
Spirito della verita, cioé di Gesu; in lui non ¢’ inganno, non ¢c’€ menzogna, ma solo la luminosita certa
della Parola del Signore. Egli ha costruito la sua abitazione in noi; & stato inviato e ha compiuto il
passaggio da presso di noi a dentro di noi. Si € fatto una cosa sola con noi, accettando questa unione
nuziale, questa fusione; egli € il buono, I'amico degli uomini, &€ ’Amore stesso. Per questo si dona cosi,
riempiendoci di gioia. Guai a rattristarlo, a cacciarlo via, a sostituire la sua presenza con altre presenze,
altre alleanze d’amore; noi ne moriremmo, perché nessuno potrebbe piu consolarci al posto suo.

I discepoli. Le parole dirette ai discepoli di Gesu sono quelle che mi interpellano piu da vicino, con
maggior forza; sono per me, entrano nella mia vita di ogni giorno, raggiungono il mio cuore, i miei
pensieri, i miei desideri piu nascosti. Mi e richiesto un amore vero, che sappia trasformarsi in gesti
concreti, in attenzione alla Parola e al desiderio di colui che dico di amare, il Signore. Un amore
verificabile attraverso la mia osservanza dei comandamenti. Il discepolo, poi, appare, qui come colui che
sa aspettare il suo Signore, che ritorna; a mezzanotte, al canto del gallo, o gia quando € mattino? Non
importa; Lui ritornera e percid occorre aspettarlo, stando pronti. Che amore €, un amore che non veglia,
che non custodisce, non protegge?

pagina 3 di 13



6* DOMENICA DI PASQUA (A)

Il discepolo € anche uno che conosce; si tratta di una conoscenza donataci dall’alto, che si realizza
nel cuore, cioé nella parte piu intima del nostro essere e della nostra personalita, la dove noi prendiamo
le nostre decisioni per agire, la dove comprendiamo la realta, formuliamo i pensieri, vediamo, amiamo.
E’ la conoscenza in senso biblico, che nasce da un’esperienza forte, prolungata, intima, nasce da
un’unione profonda e dal dono reciproco. Questo avviene tra lo Spirito e il vero discepolo di Gesu. Una
conoscenza inarrestabile, sempre in espansione, che ci porta al Cristo, al Padre e ci pone dentro la loro
comunione d’amore, eterna, infinita: “Saprete che io sono nel Padre e voi in me e io in voi”. Il discepolo &
anche colui che vive, che € in, cioé dentro, in un’unione inscindibile col suo Signore; non rimane alla
superficie, a distanza, a intervalli, ma lui € dentro il rapporto d’'amore sempre. Ci va lui stesso, torna e
ritorna, si lascia attrarre, trattenere. E cosi realizza la parola del Vangelo: “Chi mi ama, sara amato dal
Padre mio”. Il discepolo di Gesu, infatti, € un amato, un prediletto, da sempre e per sempre.

Il mondo. Il brano ci offre solo poche parole riguardo a questa realta, che sappiamo molto importante
negli scritti giovannei: il mondo non pu0 ricevere lo Spirito, perché non lo vede e non lo conosce. |l
mondo & cieco, € immerso nella tenebra, nell’errore: non vede e non conosce, non fa esperienza
del’amore di Dio. Il mondo rimane lontano, si volta indietro, si chiude, se ne va. |l mondo risponde con
'odio all’lamore che il Signore nutre per esso: il Padre ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio
unigenito. Forse anche noi dobbiamo amare altrettanto il mondo, creatura di Dio; amarlo unendoci
all'offerta, al sacrificio di Gesu per esso.

Che sia qui, proprio in questo punto preciso, nell’'offerta di Cristo, anche il nostro arrivo, la nostra
verita piu piena, piu luminosa, come figli del Padre, come discepoli, come amanti? E’ qui la conclusione
di questa lectio divina, di questo incontro con Cristo, col Padre e con lo Spirito? Forse veramente € cosi;
dovevamo giungere alla pienezza dell’lamore, che €& osservanza dei comandamenti e di quell’'unico
comandamento di Gesu: amate, come lo ho amato.

IL COMMENTO DI WILMA CHASSEUR (tratto da www.incamminocongesu.org)

“Perché Gesu deve andarsene?”

Continuiamo il cammino, meditando ancora su quel bellissimo e solenne discorso di Gesu, semplice
e maestoso allo stesso tempo, iniziato domenica scorsa.

*...un altro Maestro

Oggi, per la prima volta, annuncia la venuta dello Spirito Santo. Vuole rassicurare i suoi, che — anche
se Lui deve andarsene per compiere l'imperscrutabile disegno del Padre — non li lascera soli ma:
"preghero il Padre affinché Egli vi dia un altro Consolatore che rimanga con voi per sempre”. Lo Spirito
viene anche definito il Paraclito che significa colui che & chiamato accanto: L’advocatum, colui che rende
Dio presente, vicino; e "rimarra con voi per sempre”. Lo Spirito pud rimanere per sempre e potra far
capire dal di dentro le verita annunciate da Gesu, mentre Gesu se ne deve andare: "Bisogna che me ne
vada, se no non verra a voi lo Spirito, ma quando me ne sard andato, verra a voi lo Spirito di verita”.
Perché deve andarsene? Finché Gesu era sulla terra, tante verita rimasero incomprensibili ai suoi stessi
discepoli perché Gesu non poteva che parlare dall’esterno, mentre il suo Spirito, penetrera nelle
profondita dei cuori e “vi insegnera ogni cosa”.

« Quante cose non dette...

E quante volte Gesu disse: "Avrei ancora tante cose da dirvi”, ma non le disse proprio perché i suoi
non avendo ancora ricevuto lo Spirito, non erano in grado di capirle.

Questo Spirito Consolatore € lo stesso Spirito di Gesu che — finché era sulla Terra — era come
racchiuso dentro di Lui, ma quando, sulla Croce, il velo della Sua carne si squarciod, questo Spirito fu
effuso sull’intera umanita.

Per Gesu, la parola spirare, non significa solo emettere l'ultimo respiro, ma significa effondere lo
Spirito sul mondo intero, come il sole che illumina ed entra in ogni casa; basta che apriamo le finestre. E’
questo il regime della Nuova alleanza e dei cieli aperti, mentre invece nell’Antico Testamento, lo Spirito
era mandato per particolari missioni, a qualche profeta, ma non era effuso su tutti. Mentre ora discende
su tutti e questo scendere diventa condiscendenza.

Ed é la luce che guida la Chiesa e questa brilla di luce riflessa. | Padri amavano paragonare la
Chiesa alla luna che, nella notte del mondo, non brilla di luce propria, ma riflette I'unico Sole.

pagina 4 di 13


http://www.incamminocongesu.org

6* DOMENICA DI PASQUA (A)

San Cirillo d’Alessandria diceva: "Vorrei cantare un inno alla morte della Chiesa, perché essa, come il
Suo Sposo, vive quando muore”. Gesu morente e perdente sulla Croce, & proprio allora che ha
realizzato la massima vittoria. La cosa che maggiormente conta, non € la realizzazione visibile, il
successo ecc., ma perdere la vita, servire sotto la croce. “Se il chicco di grano non muore...” Il cammino
doloroso prepara il destino glorioso.

Domenica scorsa avevamo visto Filippo che chiedeva a Gesu:” Mostraci il Padre e ci basta! Chi ha
visto me ha visto il Padre”. Ma ora Gesu se ne va. E si preoccupa che qualcun altro continui a rendere
presente il Padre: "Non vi lascero orfani”...

* La grazia della miopia...

Anche noi, quando siamo affaticati oppressi e stanchi, diremmo volentieri: mostraci il Padre e ci
basta! Basterebbe si, per far sparire tutte le nostre stanchezze e oppressioni. Ma, se non ci € dato di
vedere il Padre, anche a noi & stato promesso lo Spirito! E quando, assetati di Dio, chiediamo di fare
I’esperienza del Suo Spirito, non ci sara negato perché “chiunque chiede lo Spirito, lo ricevera”.

Anzi é l'unica preghiera che il Vangelo ci dice che sara esaudita infallibilmente. Di nessun’altra
preghiera siamo assicurati che sara esaudita cosi come la chiediamo, ma se chiediamo lo Spirito Santo
siamo certissimi di essere esauditi.

Facciamo dunque le vere domande e diciamo con Kierkegaard: "Signore donaci occhi miopi per tutte
le cose che passano, ma donaci chiarezza per tutto cido che non passa”.

IL COMMENTO DI PAOLO CURTAZ (tratto da www.tiraccontolaparola.it)

“Cristiani credibili” Videocommento

Viviamo tempi difficili, inutile negarlo. Difficili umanamente, difficili cristianamente. Il futuro & denso di
nubi scure e il rischio di vedere sempre e solo il negativo rischia di contagiare anche i cristiani piu
virtuosi. Non so a voi, ma a me il clima di contrapposizione feroce delle idee e delle posizioni mette
profondamente a disagio. Si & di qua o di |a, di destra o di sinistra, credenti o atei, di una squadra o
dell'altra. E se uno non si ritrovasse? La cronaca aumenta il disagio, per noi cattolici, quando leggiamo
di comportamenti incomprensibili da parte di coloro che dovrebbe condurre il gregge e che, invece, lo
opprimono con la violenza. Eppure siamo ancora qui a meditare un vangelo pasquale, di resurrezione, di
fiducia, di gioia e conversione. Un vangelo che ci indica una strada, difficile, ma possibile, per custodire
la speranza, per dare ascolto alla foresta che cresce e non lasciarci intimorire dal frastuono dell'albero
che cade.

Soccorso

Gesu é chiaro: il mondo non lo vede presente, parla di lui come di un grande personaggio del
passato, come di un simpatico profeta finito male, come accade a molti profeti; ma i discepoli, afferma il
Maestro, continuano a vederlo, lo riconoscono, lo annunciano, lo ascoltano, lo pregano. Il primo dono
che Gesu promette ai discepoli intimoriti & il Paracleto, cioé il soccorritore, 'aiutante, l'intercessore, che
Ci aiuta a ricordare le parole del Maestro, che ci aiuta a vedere le cose in maniera completa. Di questo
abbiamo bisogno, urgente: di un aiuto che ci aiuti a leggere la grande storia e la nostra storia personale
alla luce della fede. Le cose che accadono, allora, acquistano una luce diversa, con un orizzonte di
riferimento piu ampio, una prospettiva di salvezza, di redenzione che Dio realizza in mezzo all'umanita
inquieta. |l soccorso che Dio ci manda é funzionale alla nostra missione: i discepoli che "vedono" Gesu,
che si accorgono della sua presenza, sono invitati ad annunciare il nuovo modo di vivere che Dio
realizza attraverso la comunita dei salvati, la Chiesa, appunto.

Filippo

Se e davvero cosi, allora, la difficolta diventa straordinaria opportunita, occasione di annuncio,
ragione di conversione. Ne sa qualcosa Filippo che, a causa della persecuzione che si € scatenata
contro la primitiva comunita, e fuggito e si ritrova in Samaria, la terra abbandonata, la terra eretica, la
sposa infedele che Gesu stesso ha cercato di sedurre e di riconquistare. La fuga diventa luogo per
I'annuncio e conversione di nuovi discepoli. Se la Chiesa in occidente, nell'attuale complessa situazione
storica, la smettesse di lamentarsi, e ricominciasse semplicemente a fare la Chiesa, cioé ad annunciare
nella gioia Gesu Cristo, semplificando il proprio linguaggio, limando le proprie incoerenze, alleggerendo
le proprie elefantiache strutture, forse potrebbe fare la stessa esperienza che ha fatto Filippo.

pagina 5 di 13


http://www.tiraccontolaparola.it
https://www.youtube.com/watch?v=0FlFpa-clFM

6* DOMENICA DI PASQUA (A)

Ad una condizione, come ammonisce Gesu: restare fedeli al comandamento dell'amore, ad ogni
costo. Solo il comandamento dell'amore, in questi tempi, & in grado di perforare la spessa corazza
anticristiana e neoclericale che abita la nostra societa fintamente cristiana.

Rendere ragione

Dimorare nell'amore, non scoraggiarsi e approfondire la fede, come suggerisce Pietro. Il nostro
cristianesimo occidentale oscilla fra due eccessi ugualmente pericolosi: il ritorno ad un clima di chiusura
e di contrapposizione col mondo innalzando inutili barriere nei confronti degli altri ed il rischio di cedere
ad un cristianesimo emotivo e popolare, che segue le apparizioni e dimentica il deposito della fede.
Davanti alla chiusura e al misticismo semplificato e superstizioso Papa Benedetto propone, come da
sempre la Chiesa propone, un'alleanza fra intelligenza e fede, fra conoscenza e spiritualita. Solo con la
fatica dello studio, della comprensione dei testi, della preghiera feconda e motivata, della ricerca umile
della verita possiamo incrociare le attese dellluomo contemporaneo alla ricerca di senso. Cosi,
diverremo capaci di rendere ragione della speranza che € in noi.

IL COMMENTO DI P. RANIERO CANTALAMESSA (tratto da www.cantalamessa.org)
“Farsi paracliti”

Nel Vangelo Gesu parla dello Spirito Santo ai discepoli con il termine di Paraclito che significa ora
consolatore, ora difensore, ora le due cose insieme. Nell’Antico Testamento, Dio ¢ il grande consolatore
del suo popolo. Questo “Dio della consolazione” (Rom 15, 4), si & “incarnato” in Gesu Cristo che si
definisce infatti il primo consolatore o Paraclito (Gv 14, 15). Lo Spirito Santo, essendo colui che continua
I'opera di Cristo e che porta a compimento le opere comuni della Trinita, non poteva non definirsi, anche
lui, Consolatore, “il Consolatore che rimarra con voi per sempre”, come lo definisce Gesu. La Chiesa
intera, dopo la Pasqua, ha fatto un’esperienza viva e forte dello Spirito come consolatore, difensore,
alleato, nelle difficolta esterne ed interne, nelle persecuzioni, nei processi, nella vita di ogni giorno. Negli
Atti leggiamo: “La Chiesa cresceva e camminava nel timore del Signore, colma della consolazione
(paraclesis!) dello Spirito Santo” (At 9, 31).

Dobbiamo ora tirare da cid una conseguenza pratica per la vita. Bisogna diventare noi stessi dei
paracliti! Se & vero che il cristiano deve essere “un altro Cristo”, € altrettanto vero che deve essere un
“altro Paraclito”. Lo Spirito Santo non solo ci consola, ma ci rende anche capaci di consolare a nostra
volta gli altri. La consolazione vera viene da Dio che é il “Padre di ogni consolazione”. Viene su chi
nell’afflizione; ma non si arresta in lui; il suo scopo ultimo & raggiunto quando chi ha sperimentato la
consolazione se ne serve per consolare sua volta, il prossimo, con la consolazione stessa con cui lui &
stato consolato da Dio. Non contentandosi, cioé, di ripetere sterili parole di circostanza che lasciano il
terreno che trovano (“coraggio, non avvilirti; vedrai che tutto si risolvera per il meglio”!), ma trasmettendo
l'autentica “consolazione che viene dalle Scritture”, capace di “tener viva la speranza” (cfr. Rom 15,4).
Cosi si spiegano i miracoli che una semplice parola o un gesto, posti in clima di preghiera, sono capaci
di operare accanto al capezzale di un ammalato. E Dio che sta consolando quella persona attraverso di
te! In un certo senso, lo Spirito Santo ha bisogno di noi, per essere Paraclito. Egli vuole consolare,
difendere, esortare; ma non ha bocca, mani, occhi per “dare corpo” alla sua consolazione. O meglio, ha
le nostre mani, i nostri occhi, la nostra bocca. La frase dell’Apostolo ai cristiani di Tessalonica:
“Consolatevi a vicenda” (1 Tess 5,11), stando alla lettera, si dovrebbe tradurre: “siate dei paracliti gli uni
per gli altri. Se la consolazione che riceviamo dallo Spirito non passa da noi ad altri, se vogliamo
trattenerla egoisticamente solo per noi, essa ben presto si corrompe. Ecco perché una bella preghiera,
attribuita a san Francesco d’Assisi, dice: “Che io non cerchi tanto di essere consolato, quanto di
consolare; di essere compreso, quanto di comprendere, di essere amato, quanto di amare...”.

Alla luce di quello che ho detto, non € difficile scoprire chi sono oggi, intorno a noi, i paracliti. Sono
quelli che si chinano sui malati terminali, sui malati di AIDS, che si preoccupano di alleviare la solitudine
degli anziani, i volontari che dedicano il loro tempo alle visite negli ospedali. Quelli che si dedicano ai
bambini vittime di abusi di ogni genere, dentro e fuori casa. Terminiamo questa riflessione, con i primi
versi della Sequenza di Pentecoste, dove lo Spirito Santo & invocato come il “consolatore perfetto”:

“Vieni, padre dei poveri, vieni datore dei doni, vieni luce dei cuori.
Consolatore perfetto; ospite dolce dell’anima, dolcissimo sollievo.
Nella fatica, riposo, nella calura, riparo, nel pianto conforto”.

pagina 6 di 13


http://www.cantalamessa.org

6* DOMENICA DI PASQUA (A)
IL COMMENTO DI PAOLO FARINELLA, biblista (tratto da paolofarinella.wordpress.com)

La domenica 6a del tempo di Pasqua del ciclo A ci obbliga a prendere consapevolezza della realta in
cui siamo immersi. Viviamo in un tempo che mette tra parentesi ogni forma di paternita come autorita
autorevole che s’impone da sé e non per forza. Oggi «abbondano i padroni, ma scarseggiano i padri».
Resistono le madri che hanno una forza interiore piu intima e profonda, ma anche sul loro versante, si
vedono cedimenti e tracolli perché la societa capitalista e post capitalista accetta e riconosce la donna
finzione, ma rifiuta, anzi aborre la donna autorevole e la maternita non rientra nei canoni dell’efficienza
apparente. Padri e madri oggi sono disorientati perché sono «soli», anzi isolati e da soli devono reggere
il dovere di accompagnare la crescita dei figli misurato con la velocita del tempo che tutto travolge. Chi
ha piu filo, pero, tesse e alla fine resta ferma e forte, come una colonna, l'autorevolezza di chi sa
guardare avanti e riesce a vedere oltre la siepe dellimmediato e del provvisorio.

Il crollo della cultura, come valore in sé, fondata sulla lettura come viaggio nel pensiero che da
lontano giunge fino a noi, attraverso generazioni ed esperienze, riuscite e fallimenti, a favore del
provvisorio televisivo genera mostri e mostriciattoli. E piu facile ammirare uomini e donne finti, piuttosto
che riconoscere donne e uomini in carne e ossa. La conseguenza & che dilaga il disorientamento perché
una generazione senza padri € orfana del suo passato e della sua complessita. A una societa «acefala»
corrisponde dall’altro lato la mentalita diffusa per la realizzazione ad ogni costo della paternita biologica
come bisogno di affermazione di se stessi.

Si e prodotta una frattura generazionale perché il figlio non € cercato come invitato con cui
condividere la sovrabbondante misura dell’amore incontenibile, ma come completamento di un vuoto
esistenziale. In altre parole: il figlio non € la pienezza suprema dell’lamore di una coppia, ma l'esigenza
per realizzare o rafforzare un bisogno di amore di cui la coppia si sente carente. In questo modo, la
«paternita» acquista un significato ad ampio spettro e si riferisce al padre e alla madre naturali, ai
genitori adottivi, ai doppi e tripli genitori (separati, divorziati, conviventi), agli insegnanti, ai superiori delle
comunita, alla gerarchia di qualunque chiesa, agli educatori di qualsiasi genere che esercitano qualche
influenza sul processo di crescita di chi & loro affidato.

Molti oggi si mettono insieme o si sposano spinti inconsciamente dal terrore della solitudine, perché
figli disperati di una generazione disorientata, senza prospettiva e con l'orizzonte della provvisorieta
come fattore definitivo. Si vive alla giornata, per cui non si possono nemmeno programmare progetti, e
tanto meno figli e speranze. Vi sono perd persone che, pur avendo coscienza di questi limiti e pur
essendo abitate da queste paure, decidono di sfidare se stessi, il destino e la vita, decidendo di «osare»
lanciandosi nel ventre del futuro con la forza sola, ma rigenerante del’amore che fa della coppia
un’armata invincibile. Costoro sono padri e madri, a prescindere dei figli propri e si aprono, per natura e
vocazione, a esercitare la loro genitorialita a prescindere dal modo in cui il figlio, dono di vita, giunge fino
a loro.

Tutti abbiamo bisogno di un padre e di una madre, anzi tutti abbiamo bisogno della loro «presenza»
per formarci un equilibrio interiore che non nasce allimprovviso, ma si nutre e si forma nella rete di
relazioni di cui quella paterna/materna & simbolica e decisiva. Oggi €& facile incontrare padri e madri,
fragili e deboli che diventano figli dei loro figli in modo patologico e questi spesso assolvono il compito
innaturale di essere padri dei loro genitori. Ascoltare la crescita dei figli e imparare da loro, significa non
stravolgere i ruoli della propria presenza, ma riconoscere lidentitd di ciascuno, assumendosi la
responsabilita del proprio compito. Eppure I'esperienza dell’orfananza & un’esperienza vitale: viene un
tempo in cui ciascuno deve assumersi I'autonomia responsabile di sé e degli altri; e cid comporta anche
la necessita che il padre/madre/insegnante/prete/guru/superiore “muoia” per lasciare al figlio lo spazio
vitale del suo essere persona. |l vangelo lo esprime in forma lapidaria nell’affermazione di Giovanni il
battezzante nei confronti di Gesu: «Lui deve crescere; io, invece, diminuire» (Gv 3,30). Questa
affermazione dovrebbe essere scritta, a caratteri cubitali, nel cuore e nella mente di ogni educatore,
madre e padre e prete e autorita: «Ubbidirti a crescere € la mia vanita», dice il poeta ligure Camillo
Sbarbaro (1888-1967) al figlio nel giorno del suo diciottesimo compleanno. Chiunque vuole figli sempre
dipendenti da sé € un omicida egoista che non € mai stato né padre né figlio, pur essendo stato
generato; oppure ha avuto esperienza di paternita e maternita deliranti. «Se incontri il Buddha per la
strada, uccidilo» ¢ il titolo famoso di un famoso libro di psicoterapia che bene esprime la condizione di
autonomia in cui ciascuno di noi deve vivere.

Gesu non vuole lasciare dei «discepoli a vita», ma pretende di andarsene perché i suoi amici
sappiano discernere e vivere. Non vuole un personale apostolico dipendente: egli esige un «popolo»,
non una massa da manovrare a comando e a distanza. E questo il senso dell’invio del «Paraclito» (in
greco «paracletos») che significa «consolatore/avvocato» (v., sotto, Omelia). Essere orfano, in senso

pagina 7 di 13


http://paolofarinella.wordpress.com/

6* DOMENICA DI PASQUA (A)

pieno, significa non avere un consolatore che possa stare accanto, una presenza che si alza solo per
dire: non temere, sono qui, sono accanto. Nessuno chiede al padre o alla madre il motivo della loro
presenza. Essi «ci sono» perché «esserci» € il loro mestiere e la loro natura & «amare» e amare a
perdere, cioé senza condizioni: amore puro.

Ognuno di noi scopre di essere capace di amare nel momento in cui sperimenta di essere amato cioé
di essere chiamato per nome in modo unico e irripetibile. Questo & il comandamento da osservare, il
comandamento che tutto racchiude e tutto spiega: amare gratuitamente. Leviamoci i calzari del nostro
egoismo ed entriamo nel santuario del’Amore che & Dio, facendo nostro l'invito del profeta che ci
propone I'antifona d’ingresso (Is 48,20): Con voce di giubilo date il grande annunzio, fatelo giungere ai
confini del mondo: il Signore ha liberato il suo popolo, alleluia.

Spunti di omelia

Al tempo di Gesu vi era un giudaismo pluralista con molte scuole e quindi diverse interpretazioni sia
della Torah sia della religione. Ogni maestro/rabbino poteva aprire una scuola e proporre una propria
interpretazione. Le maggiori scuole erano rappresentate nel Sinedrio, composto da 70 membri (farisei,
sadducei/sacerdoti, scribi, anziani). Gesu s’inserisce in quest’ambiente di pluralismo religioso e si
presenta come un rabbino che ha una sua proposta di vita religiosa all'interno del sistema ebraico. Ad
ogni passo troviamo nei vangeli visite di farisei, sacerdoti, scribi e anziani che vanno da Gesu o inviano
propri messaggeri per informarsi di quale tradizione & portatore. Gesu porta un’interpretazione che non
si basa sulla tradizione conosciuta, ma propone una rilettura della tradizione scritta e orale nuova, non
piu basata sullautorita di questo o quel maestro autorevole e antico, ma esclusivamente sulla sua
autorevolezza. Si pud immaginare la dirompenza che dovette avere in un ambiente chiuso e
letteralmente legato alla tradizione. La sua interpretazione va cosi profondamente al di la
dellimmaginabile da rivelare di fatto un nuovo e radicale rapporto con Dio, basato sulle relazioni umane
e non sui sistemi cultuali e teologici precostituiti. Egli non ha alcuna intenzione di fondare una nuova
religione, ma si situa «dentro» il Giudaismo contemporaneo per portarlo dall’interno all’esplosione,
facendone emergere contraddizioni e incongruenze. Solo dopo la sua morte, per I'espulsione dalla
sinagoga dei Giudei seguaci di Gesu, questi prendono una strada diversa, pur continuando a
considerarsi figli di Abramo ed eredi di Mosé. All'interno di questa realta possiamo capire il suo discorso,
in parte esposto nel vangelo di oggi.

Osservare la Torah é l'obiettivo di ogni israelita. Osservare ha qui il senso tecnico di custodire con
scrupolo e timore (cf Sir 21,11). Gli Ebrei per essere fedeli alla Torah devono osservare 613 precetti.
Questo numero non & casuale, ma indica che ogni Israelita & circondato, custodito, protetto e avvolto in
ogni istante della sua vita dai comandamenti di Dio. Se & vero che il pio Israelita deve «osservare/
custodire» i comandamenti &€ anche vero il contrario: sono i comandamenti che custodiscono e
proteggono il pio Israelita. Infatti «613 comandamenti furono dati a Mosé: 365 comandamenti negativi,
come il numero dei giorni dell’anno solare, e 248 comandamenti positivi, corrispondenti alle parti del
corpo umano» (Talmud B., Makkot/Frustrate 23b).

Al tempo di Gesu i Farisei, che pure erano dalla parte del popolo, ritenevano che la gente comune
non potesse salvarsi perché incapace di osservare «tutti» i comandamenti. Rabbi Nehemia bar Ha-Qana
(?) della prima generazione dei Tannaim insegna che «a colui che accetta il giogo della Torah, il giogo
del Regno, sara risparmiato il giogo delle preoccupazioni mondane». A questa tradizione s’ispira Gesu
quando presenta il «giogo» del suo insegnamento: «Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da
me, e troverete ristoro [Ger 6,16; Sir 51,27] per la vostra vita. Il mio giogo infatti & dolce e il mio peso
leggero» (Mt 11,29-30).

Gesu esplicita I'obiettivo di ogni pio ebreo: osservare la Torah, cioé i suoi comandamenti, significa
semplicemente amare e per questo tutti i comandamenti si riducono ad uno solo: amare Dio e |l
prossimo. Gesu non si limita a semplificare la burocrazia della fede, ma si ricollega alla tradizione del
Deuteronomio che € diventata I'anima della spiritualita e della preghiera d’lsraele: «Ascolta, Israele!
Amerai il Signore tuo Dio» (Dt 6,4), e riporta tutta la Torah al suo cuore primitivo che & il comandamento
del’amore. Anche la tradizione giudaica, che Gesu conosce, insegna ad amare Dio con animo libero e
senza secondi fini:

«Antigone di Soko ricevette la tradizione di Simeone il Giusto. Egli soleva dire: “Non siate come quei
servi che prestano servizio al loro padrone con l'intenzione di riceverne ricompensa, ma siate come quei
servi che prestano servizio al loro padrone, senza I'intenzione di riceverne alcuna ricompensa; e sia su
di voi il timore di Dio» (Mishnah, Pirgé Avot, 1,3)

pagina 8 di 13



6* DOMENICA DI PASQUA (A)

La tradizione giudaica che si collega a questo testo interpreta che 'amore gratuito spinge a osservare
i 248 comandamenti positivi, mentre il timore di Dio ispira a non trasgredire i 365 comandamenti negativi
o divieti. Sant’Agostino potra dire: «<Ama e fai quello che vuoi — Dilige et fac quod vis», perché amare &
porre I'altro come criterio ed obiettivo della vita, & fare dell’altro la ragione stessa della vita propria, per
cui tutto cio che uno vive, spera, programma, progetta, e vissuto, sperato, programmato e progettato per
l’altro e in funzione sua. Nell’amore non esiste criterio di auto-realizzazione perché chi ama pud amare
solo a perdere: tutto il resto € interesse mercenario e scambio di prostituzione. Chi ama da la vita e la
offre per sempre, nulla pretende per sé perché 'amore o € gratuito e generante o non € amore.

Se questo e l'orizzonte, allora ha ragione Agostino: uno puo fare quello che vuole perché quello che
vuole & amare l'altro per se stesso, senza pretendere in cambio nulla, affinché viva in pienezza e
armonia. Ciascuno di noi, dentro il pozzo profondo della propria anima, sa che le cose stanno cosi,
anche se facciamo esperienze di fallimenti, perché questi sono il risultato di un limite: non ci educhiamo
abbastanza ad amare senza calcoli. Fin da piccoli ¢ci educhiamo ed educhiamo a forme mercenarie che
comportano una ricompensa: ricattiamo i figli con un premio se studiano e prendono un buon voto a
scuola: cioe li ricattiamo perché facciano semplicemente il loro dovere. Oggi molti si sposano per paura
di stare da soli, partendo gia dal presupposto che il matrimonio pud non funzionare, predisponendosi gia
in partenza pronte sul trampolino dell’abbandono, e ancora meglio se si fa un contratto prematrimoniale
con tutte le clausole e le casistiche.

Chi ama, conosce il Figlio e il Padre, trova la dimora, conosce il senso della preghiera del Figlio e ne
sperimenta il risultato, cioe il Consolatore, in termini biblici il Paraclito, una di quelle parole bibliche che
bisogna conoscere per sorseggiare alcune profondita della fede e della vita cristiana e che nel vangelo
di oggi ricorre 2 volte (cf Gv 14,16.26). |l termine consolatore deriva dal greco «paraklétos — paracleto/
paraclito» e sia nella tradizione biblica che giudaica, compresi Giuseppe Flavio e Filone, ha sempre il
significato di intercessore e consigliere. Inesistente nella Bibbia greca della Lxx, se si escludono due
testi tardivi (cf Gb 16,2; Zac 1,13), in tutto il NT ricorre solo 5 volte e soltanto in Gv, di cui quattro nei
discorsi di addio (cf Gv 14,16.26; 15,26; 16,7; 1Gv 2,1), mentre negli altri scritti si ha per 29x il sostantivo
astratto paraklésis/consolazione, specialmente in Paolo e Atti. Il termine & assente in Mt e Mc. Da ci0 si
deduce che il termine € esclusivo di Gv il quale gli attribuisce una importanza particolare che dobbiamo
tentare di capire.

Il verbo base € il verbo composto dalla preposizione «para» che indica vicinanza, prospettiva, e dal
verbo «kaléd» che significa «chiamo/invito/nomino in favore di... 0 a nome di...» da cui anche «prego/
invito/esorto/ consolo». |l termine greco in italiano diventa «paraclito» assumendo anche il significato
logico conseguente di «avvocato». Ha un valore giudiziario forense. Etimologicamente, infatti, para-
kaled, vuol dire parlare dalla parte di.../in difesa di.../ 0 anche contro qualcuno. In altre parole Paraclito &
sinonimo di avvocato/difensore, colui cioé che s’impegna per dimostrare I'innocenza di qualcuno. In
questo senso € consolatore perché ti garantisce della tua identita d’innocente. In epoca patristica
assunse anche il significato piu specifico di «consolatore». In 1Gv 2,1«paraclito» & un attributo di Gesu,
qualificato come giusto: «se qualcuno ha peccato, abbiamo un avvocato presso il Padre: Gesu Cristo
giusto».

Da un punto di vista linguistico & interessante notare che il termine ekklesia/chiesa ha origine dallo
stesso verbo «kalédo» preceduto dalla preposizione «ek-» che indica origine/provenienza, per cui Chiesa
vuol dire: chiamata/convocata/radunata da...[Dio]. Paracleto (o Paraklito) ed Ekklesia provengono dalla
stessa radice semantica, per cui il loro rapporto € intimamente connesso in ragione delle rispettive
funzioni. L’affinita semantica tra «ek-clesia» e «para-clito» non € solo linguistica, ma anche funzionale di
reciprocita che bisogna mettere in luce.Viene lecito domandarsi: perché Gesu invia il Paraclito? Che
cosa deve dimostrare? Perché la Chiesa € connessa con lo Spirito, anche a livello di significato? Per
rispondere a queste domande occorre fare un passo indietro.

Gesu ¢é stato condannato a morte sulla base di due false testimonianze (cf Mt 26,61-54; Mc 14,57-58)
e secondo il diritto internazionale di ogni epoca, il suo processo e la sua condanna sono illeciti e quindi
invalidi. Bisogna rifare il processo a Gesu per dimostrarne I'innocenza. Questo € il compito del Paraclito:
«Quando sara venuto [il Paraclito], provera la colpa del mondo riguardo al peccato, alla giustizia e al
giudizio» (Gv 16,8). Nel tempo della Chiesa, pero, sul banco degli imputati non sale 'uomo di Nazaret
che é nella casa del Padre, ma il suo corpo, il suo prolungamento nel tempo e nella storia: la Chiesa (cf
1Cor 12,27; Ef 5,23; 14,12; Col 1,18.24). Gesu lo aveva detto: «Vi consegneranno ai sinedri, sarete
percossi nelle sinagoghe, comparirete davanti a governatori e re a causa mia, per render testimonianza
davanti a loro. Ma prima € necessario che il vangelo sia proclamato a tutte le genti. E quando vi
condurranno via per consegnarvi, non preoccupatevi di cio che dovrete dire, ma dite cid che in quell’ora
vi sara dato: poiché non siete voi a parlare, ma lo Spirito Santo» (Mc 13,9-11).

pagina 9 di 13



6* DOMENICA DI PASQUA (A)

Prima di essere un’organizzazione €& un’azione di risposta a un appello; & l'adesione ad una
vocazione che «convoca/raduna/chiama» attorno alla Parola per trasformarla in pane di consolazione.
La Chiesa & l'azione dello Spirito inviata nei tribunali del mondo a dimostrare che Gesu é la
consolazione di Dio, perché egli & venuto a rivelarne il volto affinché ogni uomo e donna fossero trovati e
riconosciuti innocenti, cioé giusti, cioé peccatori redenti. Come convincere il mondo? La risposta € una
sola: con il comandamento dell’amore che assume nel proprio grembo I'altro senza volerlo cambiare, ma
accettandolo senza condizioni. Evangelizzazione, politica, economia, diritto, relazioni, tutto trova esito e
risposta adeguati nel’amore che, se & consolazione dello Spirito di Gesu, diventa generante e sa anche
smuovere le montagne. Senza paure. Senza delusioni. Compito quindi della Chiesa nel mondo non &
cercare solidarieta con il potere, ma pretendere che venga rifatto sulla propria pelle il processo di Gesu
che & un processo nullo perché basato su false testimonianze. Il mondo deve sapere che Gesu &
innocente e che ha donato la sua vita a tutti gli uomini di tutti i tempi. Si, possiamo dire che la Chiesa &
nella sto- ria «carne da macello»: si espone nei tribunali, nelle piazze e di fronte a chiunque pretende di
realizzare il regno sulla terra a scapito della giustizia di Dio che vuole che tutti gli uomini siano salvi (cf
Gv 6,39; 12,47). In Dio amare e salvare sono la stessa cosa.

IL MAGISTERO DI GIOVANNI PAOLO I
Udienza generale, 29 marzo 1989

1. “Cristo nostra Pasqua, si € immolato sulla Croce per i nostri peccati ed € risorto glorioso: facciamo
festa nel Signore!”.

E questo il sentimento che pervade la liturgia in questi giorni, dopo la celebrazione della Pasqua; e in
questi giorni noi ripetiamo con giubilo, nella santa Messa, le parole della sequenza: “Mors et vita duello
conflixere mirando - dux vitae mortuus regnat vivus!”: “Morte e vita si sono affrontate in un duello
prodigioso: il Signore della vita era morto; ma ora, vivo, trionfa!”.

Cristo, vittorioso sulla morte, & attivamente presente anche nella storia di oggi.

Il cristianesimo continua il suo cammino, perché pud contare sull’azione del Verbo incarnato, che si &
fatto uomo, & morto in Croce, €& stato sepolto, ed € risorto, come aveva predetto. “La fede cristiana - ha
scritto il noto teologo Romano Guardini - tiene o si perde a seconda che si crede o no alla risurrezione
del Signore. La risurrezione non € un fenomeno marginale di questa fede e nemmeno uno sviluppo
mitologico che la fede abbia attinto dalla storia e che piu tardi si sia potuto sciogliere senza danno per il
suo contenuto: essa € il suo cuore” (Il Signore, Parte VI: Risurrezione e trasfigurazione).

E cosi la Chiesa, presso il sepolcro vuoto, sempre ammonisce gli uomini: “Non cercate tra i morti
Colui che & vivo! Non & qui: é risuscitato!”. “Ricordatevi - dice la Chiesa con le parole degli angeli alle pie
donne impaurite davanti alla pietra rotolata - come vi parld quando era ancora in Galilea, dicendo che
bisognava che il Figlio delluomo fosse consegnato in mano ai peccatori, che fosse crocifisso e
risuscitasse il terzo giorno” (Lc 24, 6-7).

Pietro, entrato con Giovanni nel sepolcro vuoto, aveva visto “le bende per terra e il sudario, che gli
era stato posto sul capo, non per terra con le bende, ma piegato in un luogo a parte” (Gv 20, 6-7). Egli,
poi, con gli apostoli e i discepoli, lo aveva visto risorto e con lui si era intrattenuto, come affermo nel
discorso in casa del centurione Cornelio: “I giudei lo uccisero appendendolo ad una croce, ma Dio lo ha
risuscitato al terzo giorno e volle che apparisse non a tutto il popolo, ma a testimoni prescelti da Dio, a
noi, che abbiamo mangiato e bevuto con lui dopo la sua risurrezione dai morti. E ci ha ordinato di
annunziare al popolo e di attestare che Egli € il giudice dei vivi e dei morti costituito da Dio” (At 10,
39-42).

Pietro, gli apostoli e i discepoli compresero perfettamente che a loro spettava il compito di essere
essenzialmente e soprattutto i “testimoni” della Risurrezione di Cristo, perché da questo avvenimento
unico e strepitoso doveva dipendere la fede in lui e I'accettazione del suo messaggio salvifico.

2. Anche il cristiano, nell’epoca e nel luogo in cui vive, € un testimone del Cristo risorto: egli vede con
gli occhi stessi di Pietro e degli apostoli; si convince della Risurrezione gloriosa di Cristo crocifisso e
percio crede totalmente in lui, via, verita, vita e luce del mondo, e lo annunzia con serenita e coraggio.
La “testimonianza pasquale” diventa cosi la caratteristica specifica del cristiano. Cosi scrive san Paolo ai
Colossesi: “Se siete risorti con Cristo, cercate le cose di lassu, dove si trova Cristo assiso alla destra di
Dio; pensate alle cose di lassu, non a quelle della terra! Voi infatti siete morti e la vostra vita & ormai
nascosta con Cristo in Dio” (Col 3, 1-3).

pagina 10 di 13



6* DOMENICA DI PASQUA (A)

In un discorso sui sacramenti, sant’Ambrogio osservava giustamente: “Dio, dunque, ti ha unto, Cristo
ti ha segnato col suo sigillo. In che modo? Perché tu sei stato segnato per ricevere I'impronta della sua
Croce, per configurarti alla sua passione. Hai ricevuto il sigillo che ti ha reso simile a lui, affinché tu
possa risorgere a immagine di lui, vivere imitando lui, che é stato crocifisso al peccato e vive per Dio. E il
tuo uomo vecchio & stato immerso nel fonte, & stato crocifisso nel peccato, ma & risorto per
Dio” (Discorso VI, 2, 7).

Il Concilio Vaticano Il, nella costituzione sulla Chiesa, trattando della vocazione universale alla santita,
scrive: “Tutti i fedeli sono invitati e tenuti a perseguire la santita e la perfezione del proprio stato. Percio
tutti si sforzino di rettamente dirigere i propri affetti, affinché dall’'uso delle cose di questo mondo e
dall’attaccamento alle ricchezze non siano impediti di tendere alla carita perfetta” (Lumen Gentium, 42
e).

3. Obbligato alla “testimonianza pasquale”, il cristiano ha indubbiamente una grande dignita, ma
anche una forte responsabilita; egli infatti deve rendersi sempre credibile con la chiarezza della dottrina
e con la coerenza della vita.

La “testimonianza pasquale” pertanto si esprime prima di tutto mediante il cammino di ascesi
spirituale, e cioé mediante la tensione costante e decisa verso la perfezione, in coraggiosa adesione alle
esigenze del Battesimo e della Cresima; si esprime, poi, mediante Iimpegno apostolico”, accettando
con sano realismo le tribolazioni e le persecuzioni, memori sempre di cid che disse Gesu: “Se il mondo
vi odia, sappiate che prima di voi ha odiato me . . . Voi avrete tribolazioni nel mondo, ma abbiate fiducia:
io ho vinto il mondo!” (Gv 15, 18; 16, 33); si esprime, infine, mediante I"ideale della carita”, per il quale,
pur soffrendo per le tante dolorose situazioni in cui si trova I'umanita, il cristiano, come il buon
samaritano, si trova sempre impegnato in qualche modo nelle opere di misericordia temporale e
spirituale, rompendo costantemente il muro dell’egoismo e manifestando cosi in modo concreto 'amore
del Padre.

Lettera Enciclica Dominum et vivificantem (18 maggio 1995), 3

Quando era ormai imminente per Gesu Cristo il tempo di lasciare questo mondo, egli annuncio agli
apostoli «un altro consolatore». L'’evangelista Giovanni, che era presente, scrive che, durante la Cena
pasquale precedente il giorno della sua passione e morte, Gesu si rivolse a loro con queste parole:
«Qualunque cosa chiederete nel nome mio, io la fard, perché il Padre sia glorificato nel Figlio... lo
preghero il Padre, ed egli vi dara un altro consolatore, perché rimanga con voi sempre, lo Spirito di
verita». Proprio questo Spirito di verita, Gesu chiama Paraclito - e parakletos vuol dire «consolatore», e
anche «intercessore», 0 «avvocato». E dice che & «un altro» consolatore, il secondo, perché egli stesso,
Gesu, € il primo consolatore, essendo il primo portatore e donatore della Buona Novella. Lo Spirito
Santo viene dopo di lui e grazie a lui, per continuare nel mondo, mediante la Chiesa, I'opera della Buona
Novella di salvezza. Di questa continuazione della sua opera da parte dello Spirito Santo Gesu parla piu
di una volta durante lo stesso discorso di addio, preparando gli apostoli, riuniti nel Cenacolo, alla sua
dipartita, cioé alla sua passione e morte in Croce.

IL MAGISTERO DI PAPA FRANCESCO

Udienza generale, 21 maggio 2014

| doni dello Spirito Santo: 5. La Scienza

Oggi vorrei mettere in luce un altro dono dello Spirito Santo, il dono della scienza. Quando si parla di
scienza, il pensiero va immediatamente alla capacita del’'uomo di conoscere sempre meglio la realta
che lo circonda e di scoprire le leggi che regolano la natura e l'universo. La scienza che viene dallo
Spirito Santo, pero, non si limita alla conoscenza umana: € un dono speciale, che ci porta a cogliere,
attraverso il creato, la grandezza e I'amore di Dio e la sua relazione profonda con ogni creatura.

1. Quando i nostri occhi sono illuminati dallo Spirito, si aprono alla contemplazione di Dio, nella
bellezza della natura e nella grandiosita del cosmo, e ci portano a scoprire come ogni cosa ci parla di Lui
e del suo amore. Tutto questo suscita in noi grande stupore e un profondo senso di gratitudine! E la
sensazione che proviamo anche quando ammiriamo un’opera d’arte o qualsiasi meraviglia che sia frutto

pagina 11 di 13



6* DOMENICA DI PASQUA (A)

dell'ingegno e della creativita del’'uomo: di fronte a tutto questo, lo Spirito ci porta a lodare il Signore dal
profondo del nostro cuore e a riconoscere, in tutto cid che abbiamo e siamo, un dono inestimabile di Dio
e un segno del suo infinito amore per noi.

2. Nel primo capitolo della Genesi, proprio all’inizio di tutta la Bibbia, si mette in evidenza che Dio si
compiace della sua creazione, sottolineando ripetutamente la bellezza e la bonta di ogni cosa. Al
termine di ogni giornata, & scritto: «Dio vide che era cosa buona» (1,12.18.21.25): se Dio vede che il
creato & una cosa buona, & una cosa bella, anche noi dobbiamo assumere questo atteggiamento e
vedere che il creato € cosa buona e bella. Ecco il dono della scienza che ci fa vedere questa bellezza,
pertanto lodiamo Dio, ringraziamolo per averci dato tanta bellezza. E quando Dio fini di creare 'uomo
non disse «vide che era cosa buona», ma disse che era «molto buona» (v. 31). Agli occhi di Dio noi
siamo la cosa piu bella, piu grande, piu buona della creazione: anche gli angeli sono sotto di noi, noi
siamo piu degli angeli, come abbiamo sentito nel libro dei Salmi. Il Signore ci vuole bene! Dobbiamo
ringraziarlo per questo. Il dono della scienza ci pone in profonda sintonia con il Creatore e ci fa
partecipare alla limpidezza del suo sguardo e del suo giudizio. Ed & in questa prospettiva che riusciamo
a cogliere nelluomo e nella donna il vertice della creazione, come compimento di un disegno d’amore
che é impresso in ognuno di noi e che ci fa riconoscere come fratelli e sorelle.

3. Tutto questo € motivo di serenita e di pace e fa del cristiano un testimone gioioso di Dio, sulla scia
di san Francesco d’Assisi e di tanti santi che hanno saputo lodare e cantare il suo amore attraverso la
contemplazione del creato. Allo stesso tempo, per9, il dono della scienza ci aiuta a non cadere in alcuni
atteggiamenti eccessivi 0 sbagliati. Il primo & costituito dal rischio di considerarci padroni del creato. I
creato non € una proprieta, di cui possiamo spadroneggiare a nostro piacimento; né, tanto meno, € una
proprieta solo di alcuni, di pochi: il creato € un dono, € un dono meraviglioso che Dio ci ha dato, perché
ne abbiamo cura e lo utilizziamo a beneficio di tutti, sempre con grande rispetto e gratitudine. Il secondo
atteggiamento sbagliato & rappresentato dalla tentazione di fermarci alle creature, come se queste
possano offrire la risposta a tutte le nostre attese. Con il dono della scienza, lo Spirito ci aiuta a non
cadere in questo sbaglio.

Ma vorrei ritornare sulla prima via sbagliata: spadroneggiare sul creato invece di custodirlo.
Dobbiamo custodire il creato poiché € un dono che il Signore ci ha dato, € il regalo di Dio a noi; noi
siamo custodi del creato. Quando noi sfruttiamo il creato, distruggiamo il segno delllamore di Dio.
Distruggere il creato € dire a Dio: “non mi piace”. E questo non € buono: ecco il peccato.

La custodia del creato & proprio la custodia del dono di Dio ed & dire a Dio: “grazie, io sono il custode
del creato ma per farlo progredire, mai per distruggere il tuo dono”. Questo deve essere il nostro
atteggiamento nei confronti del creato: custodirlo perché se noi distruggiamo il creato, il creato ci
distruggera! Non dimenticate questo. Una volta ero in campagna e ho sentito un detto da una persona
semplice, alla quale piacevano tanto i fiori e li custodiva. Mi ha detto: “Dobbiamo custodire queste cose
belle che Dio ci ha dato; il creato &€ per noi affinché ne profittiamo bene; non sfruttarlo, ma custodirlo,
perché Dio perdona sempre, noi uomini perdoniamo alcune volte, ma il creato non perdona mai e se tu
non lo custodisci lui ti distruggera”.

Questo deve farci pensare e deve farci chiedere allo Spirito Santo il dono della scienza per capire
bene che il creato € il piu bel regalo di Dio. Egli ha fatto tante cose buone per la cosa piu buona che ¢ la
persona umana.

PER PREGARE
Santificami nella tua verita

Padre, o Amore che mi hai creato,
rinnova la mia anima con il soffio del tuo Spirito.
O Amore che mi hai redento,

togli in me ogni negligenza nel tuo amore.
O Amore che mi hai comprato per te

nel sangue del tuo Figlio Gesu Cristo,
santificami nella tua verita.

O Amore che mi hai adottata come figlia,
fammi crescere secondo il tuo cuore.

O Amore che mi hai scelta per te stesso
fa’ che aderisca interamente a te.

pagina 12 di 13



6* DOMENICA DI PASQUA (A)

O Amore che mi hai amata gratuitamente,
dammi di amare te con tutto il cuore,
e il prossimo come lo ami tu.

Santa Gertrude (1256-1301)

Hymnus de Sancto Spiritu

O Spirito di fuoco, sia lode a te che operi nei timpani e nelle cetre.

Le menti degli uomini s'infiammano di te e i tabernacoli delle loro anime racchiudono le loro forze.
S'innalza percio la volonta e da sapore all’anima; e il desiderio € la sua lampada.
L'intelletto t'invoca con dolcissimo suono,

ti prepara edifici con la mente, che stilla sudore in auree opere.

Tu hai sempre la spada per recidere cio che la mela velenosa offre con funesto omicidio.
Talvolta una nube offusca volonta e desideri, in cui I'anima svolazza e da ogni parte si aggira.
La mente pero lega insieme volonta e desiderio.

Quando I'animo cosi si erge e pretende di vedere I'occhio del male ed il volto dell'iniquita,
tu subito lo bruci nel fuoco, quando vuoi.

Ma quando la ragione si abbassa ad opere malvagie,

tu, quando vuoi, la stringi e I'annienti, e poi la ripari infondendole esperienza.

Quando il male sfodera la sua spada verso di te,

tu lo colpisci al cuore, come facesti col primo angelo perduto,

quando scagliasti nell'inferno la torre della sua superbia.

Ed ivi un'altra torre elevasti sui pubblicani e i peccatori,

quando a te confessano peccati ed opere.

Per questo tutte le creature che vivono di te,

ti lodano, perché tu sei il farmaco piu prezioso

per le fratture e le putride ferite: tu le trasformi in gemme preziosissime.

Degnati ora di radunarci intorno a te,

e di condurci sulla via della rettitudine. Amen.

lldegarda di Byngen

'PREGHERO' IL PADRE ED EGLI VI DARA ON CONSOLATORE "

[LASCIATE  PERDERE ... LAGGIU CHIEDONO Bsu
\ AUTRE CONSOLAZ(ON!--

/X IL SUPERENALOTIOL... RIPREUDIT( Y)Y
MIA SUOCERA ... FACCI VINCERE ,

pagina 13 di 13



