V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

Il Van ge lo 8 febbraio 2015

V Domenica del

della Domenica Tempo Ordinario - B

+ Dal Vangelo secondo Marco (1, 29 - 39)

In quel tempo, Gesu, uscito dalla sinagoga, subito ando nella casa di
Simone e Andrea, in compagnia di Giacomo e Giovanni. La suocera di
Simone era a letto con la febbre e subito gli parlarono di lei. Egli si
avvicino e la fece alzare prendendola per mano; la febbre la lascio ed ella
li serviva.

Venuta la sera, dopo il tramonto del sole, gli portavano tutti i
malati e gli indemoniati. Tutta la citta era riunita davanti alla porta.
Guari molti che erano affetti da varie malattie e scaccio molti demoni;
ma non permetteva ai demoni di parlare, perché lo conoscevano.

Al mattino presto si alzo quando ancora era buio e, uscito, si ritiro in un luogo deserto,
e la pregava. Ma Simone e quelli che erano con lui si misero sulle sue tracce. Lo trovarono e
gli dissero: «Tutti ti cercanol». Egli disse loro: «Andiamocene altrove, nei villaggi vicini,
perché io predichi anche la; per questo infatti sono venuto!».

E ando per tutta la Galilea, predicando nelle loro sinagoghe e scacciando i demoni.

IL COMMENTO DI PAOLO FARINELLA, BIBLISTA (tratto da paolofarinella.wordpress.com)

Domenica scorsa abbiamo lasciato Gesu nella sinagoga; siamo quindi in giorno di Shabat. Oggi
assistiamo ad una delle molteplici violazioni del Sabato, con cui Gesu afferma la propria liberta, ma
anche le priorita della vita: davanti al bisogno delle persone concrete, anche Dio si arresta e sospende
ogni sua prerogativa. Prima viene la persona nella sua concretezza, solo dopo viene tutto il resto,
religione compresa. A questo punto di arrivo, giungiamo gradualmente, partendo da lontano.

Nella 1a lettura, Giobbe si chiede dov’é la giustizia di Dio, se la sofferenza schiaccia la persona che
agisce con rettitudine e osserva la legge di Dio; non trovando una risposta adeguata alla sua angoscia,
maledice il giorno della sua nascita e il tempo che & costretto a vivere. Nulla ha senso e tanto meno Dio!
A distanza di cinque secoli, Gesu risponde a Giobbe con la sua presenza e con il suo gesto «sacrilego»:
non esita a violare lo Shabat per stare accanto a tutti i «Giobbe» che sono afflitti e schiacciati tra le
tenaglie della sofferenza e della malattia.

Sono trascorsi duemila e seicento anni circa, da quando Giobbe pose la domanda sulla giustizia di
Dio e l'autore di Gen 1-11, quasi suo contemporaneo (sec. V/IV a.C.), tento di dare un’articolazione
«teologica» e a quegli interrogativi assillanti, da cui ancora oggi non ci siamo spostati. Si sviluppa la
tecnica, avanza il progresso, la scienza giunge a livelli mai neppure immaginati, ma le domande sono
sempre le stesse: perché il dolore? Perché la vita e la morte? Perché la sofferenza dell’innocente? Chi
innocente e chi & malvagio? Giobbe non sa rispondere, ma non accetta le risposte prefabbricate dei suoi
amici «religiosi e praticanti» che cercano di consolarlo rifugiandosi nella rassegnazione alla volonta di
Dio, perché la sofferenza e il dolore «sono permessi» da Dio. Su questo Dio che dispensa dolori e
sofferenze come fossero caramelle, Gesu mette una pietra sopra, seppellendolo definitivamente.

La rassegnazione é l'atteggiamento di chi vede Dio come un orologiaio che si diverte a fare
esperimenti. Chi non sa cosa e come rispondere di fronte alle assurdita dell’esistenza, farfuglia di un
«dio» che passa la sua eternita a distribuire malattie e dolori «per mettere alla prova». Questo Dio
sadico e violento, funzionale ad una religione di dominio, & morto e sepolto per sempre sulla croce di
Gesu, venuto a «farci I'esegesi» di Dio, insegnandoci che & Padre (cf Gv 1,18) e non carnefice
torturatore. Questo € il nucleo centrale del vangelo. Nessun padre, per quanto cattivo o perverso, €
contento di fare soffrire i suoi figli (cf Lc 11,11-13).

pagina 1 di 13


http://paolofarinella.wordpress.com

V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

Solo un devoto della religione della paura pud pensare che la malattia e la sofferenza siano «doni» di
Dio. Ogni volta che non vogliamo fare uno sforzo per capire il Dio di Gesu Cristo, lo trasformiamo in un
mostro assetato di sangue e vendetta. Concetti come «sacrificio, espiazione, riparazione, sangue,
vittima sacrificale, ecc.» fanno parte di questa mentalita che é estranea al Vangelo che & Gesu.

Gesu, «uscito dalla sinagoga», va incontro alla donna preda della febbre e la «sollevo» (Mc 1,29.31).
Il testo greco usa il verbo «eghéird/[mi] alzo/risorgo/[mi] sollevo», lo stesso termine usato per descrivere
la risurrezione, compresa quella di Gesu (cf Mc 4,38; 12,26; Gv 5,21; At 3,15; 2Cor 1,9...). Alla luce di
questa prospettiva, occorre capire il senso dell’espressione «il tempo & compiuto» (Mc 1,14) con cui
Gesu inizia I'annuncio del Vangelo. E cominciato, infatti, il tempo della tenerezza di Dio che viene
personalmente a cercare gli uomini e le donne per farli risorgere dalla loro condizione di sofferenza. Il
dolore non viene da Dio, ma Dio libera dalla sofferenza che & una conseguenza e una condizione del
nostro essere viventi «temporali» e «temporanei».

In altre parole siamo molto limitati e spesso siamo anche causa volontaria delle malattie e dei
malanni che affliggono 'umanita. Con il nostro stile di vita stiamo alimentando la distruzione, della terra,
dell'umanita e del’ambiente, I'inquinamento che produciamo si ritorce contro di noi: avveleniamo i pozzi
da dove attingiamo acqua per dissetarci. Tutti i tumori sono figli delle nostre scelte dissennate, le
intossicazioni da cibo sono conseguenze di manipolazioni e spesso anche di avvelenamenti degli
animali a scopo di lucro. Ecco, il denaro, anzi la sete sfrenata di denaro con cui corrompere e dissacrare
per ammassare sempre piu ricchezze non guadagnate, € I'obiettivo della pazzia umana impegnata a
segare lo stesso ramo dove é seduto.

E difficile piangere i ragazzi del sabato sera che, pieni come un uovo di droga e alcool, viaggiano su
macchine potenti bolidi in cerca di altra ebbrezza, senza rispetto per sé e la vita degli altri. E difficile
piangere i militari «volontari» che vanno in guerra, camuffata da «aiuto umanitario», spinti da incentivi
economici. E facile alla fine attribuire la responsabilita a Dio e chiedergli conto delle ingiustizie che noi
stessi creiamo. Scaricare la responsabilita su Dio ci permette di continuare impuniti in una via di
autodistruzione di cui non ci rendiamo conto né noi né chi ci governa, visto che navigano a vista senza
una visione d’insieme che abbracci anche il futuro. «Se Dio c’e, non dovrebbe permettere questo o
quello». Chi pronuncia queste parole non sa nemmeno cosa dice e il ridicolo in cui affonda. La
disoccupazione che regna in Europa non & forse causata dalla speculazione delle imprese e
multinazionali che per maggior guadagno portano le loro fabbriche nei paesi dove possono sfruttare non
solo gli adulti, ma anche i bambini? Preferiscono i paesi senza legge, senza regole, senza sindacati per
ricattare, schiavizzare, affamare i poveri, trasformati in complici della ricchezza immorale dei ricchi. Mai
la ricchezza a questi livelli pud essere etica perché e frutto o di furto o di corruzione o di entrambi. Chi ha
come orizzonte della propria esistenza il denaro o il potere finalizzato a sua volta a piu denaro, alla fine
deve lasciare tutto a chi dilapidera tutti i suoi sforzi, magari brindando alla faccia sua.

Gesu ha un metodo puntuale: accompagnato dalla sua solitudine (cioé dalla capacita di stare con se
stesso), si ritira in un luogo silenzioso e la si mette in intimita con Dio, imitando il patriarca del popolo,
Abramo. Per andare, infatti, al luogo di Dio, per salire in alto, dove avrebbe dovuto sacrificare il figlio
Isacco, «Abramo si alzd al mattino presto» (Gen 22,3) perché I'ora piu buia € sempre quella che precede
laurora. Anche Gesu «al mattino si alzd quando ancora era buio» (Mc 1,35) non per sacrificare
qualcuno, ma per pregare, cioé per dare senso alla propria vita e alle sue scelte, verificando la sua
volonta sulla conformita di quella del Padre.

In ambedue i casi si ha un atteggiamento di «obbedienza» fiduciale: I'uno e I'altro, il Patriarca e la sua
stirpe-Gesu (cf Gal 3,16), vivono il rapporto con Dio nell’abbandono totale alla sua volonta. Pregare per
Gesu € assumere su di sé I'atteggiamento di disponibilita totale alla volonta di Dio del patriarca Abramo
e quindi di fare sua tutta la storia della salvezza che da quell’atto discende.

Gesu prega per collocare la sua vicenda terrena dentro il grande contesto della fede e della infedelta
del suo popolo. Compiendo lo stesso gesto di Abramo, Gesu ci insegna come deve essere il metodo
della nostra preghiera: non asettica, non centrata su di noi e sui nostri bisogni, ma piantata nel cuore
stesso di Dio che si rivela fedele alla sua promessa. La preghiera € dunque la coscienza di vivere la vita
come sacrificio di lode «per la sua gloria immensa». In un tempo dove il chiasso e il chiacchiericcio
hanno preso il sopravvento sulle coscienze, € necessario riscoprire e assaporare il silenzio e la Parola.
Ascoltare il silenzio! ecco il primo passo verso la guarigione da ogni febbre di egoismo e di superficialita

Gesu non si lascia catturare dal successo: «Tutti ti cercano!» (Mc 1,37), dove nel «tutti» sentiamo
’entusiasmo del redattore che partecipa emotivamente al racconto, esagerando gli eventi. La preghiera
che illimpidisce lo sguardo per vedere dalla prospettiva dello Spirito, indica la strada che deve
percorrere: «Andiamocene altrove per i villaggi vicini, perché io predichi anche 1a; per questo infatti sono
venuto!» (Mc 1,38).

pagina 2 di 13



V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B
Spunti di omelia

Nella domenica di oggi, il vangelo ci presenta Gesu in sinagoga, dove si & nutrito della Parola di Dio e
forse ha commentato anche lui la 2a lettura in quanto laico, come era costume al suo tempo. Nutrito di
Dio, Gesu non si chiude nel suo guscio, ma si riversa sull’'umanita affitta e schiacciata da molte malattie
e demoni (cf Mc 1,34). Dio non pud essere separato dall'uomo. Dal momento dell'incarnazione del
Logos, il destino di Dio € incrociato inseparabilmente con quello di ciascun uomo e ciascuna donna.

Chi dice che compito della Chiesa & «formare le coscienze» senza nessun’altra forma di
coinvolgimento, forse non legge il Vangelo che invece ci testimonia come Gesu esca dalla sinagoga,
entra in una casa privata dove la febbre costringe una persona a letto: egli s'immischia, si butta, si fa
avanti, non si sottrae, si fa carico della situazione e la risolve. La Chiesa & sacramento e segno (cf
Lumen Gentium, 1) di colui che si & incarnato non nella natura degli angeli, ma nella condizione umana
e, se vuole essere di Cristo, non pud non essere immerso nel mondo senza assumere su di sé
quellimmondezza che sporca I'umanita. La chiesa esiste per il mondo a cui € mandata, ma senza
assumerne lo spirito indemoniato che la rende strumento di oppressione o di parte. Altra cosa € la
connivenza di parte: alla chiesa & proibito per definizione schierarsi dalla parte del potere perché
inevitabilmente si sporcherebbe di corruzione, di delitti e d’ingiustizie.

Un particolare non trascurabile del vangelo odierno € che la prima a essere liberata dalla «febbre» &
una donna che al tempo di Gesu apparteneva a una categoria emarginata. C’é€ anche chi, celiando, dice
che la donna era la suocera di Pietro, il quale per questo si vendico, rinnegandolo tre volte. Gesu prende
per mano una donna malata, sollevandola (cf Mc 1,31), cioé facendole vivere a lei, in anticipo, quello
che anche lui avrebbe vissuto dopo la sua morte: la rende risorta. In altre parole, la donna risorta dalla
febbre, diventa un simbolo, un «sacramento» di Gesu che sara schiacciato dalla febbre della morte, ma
da cui «si risollevera». Qui, Gesu non si domanda se toccare la donna lo rende impuro, ma assume su
di sé tutta la condizione umana femminile.

Nell'introduzione abbiamo anticipato che il greco usa il verbo della risurrezione per descrivere la
guarigione della suocera di Pietro: «eghéird/[mi] alzo/risorgo/[mi] sollevo». La conseguenza di questa
risurrezione anticipata € il servizio: «la febbre la lascid ed essa si mise a servirli» (Mc 1,31). Ognuno di
noi ha una dimensione comunitaria 0 se si vuole sociale: esistiamo per risorgere e servire, ma a volte
una «febbre» c’impedisce di essere chi vogliamo e possiamo essere. Febbre narcisista, febbre del
denaro, del successo, della carriera, dell’autosufficienza; febbre della religiosita asfittica ed esteriore,
febbre dell’eccesso di attivismo a scapito della profondita. Ognuno di noi ha da fare i con una qualita di
febbre particolare che occorre individuare attraverso il confronto e la vita comunitaria per non correre |l
rischio di correre invano (cf Gal 2,2).

La guarigione, qualsiasi guarigione, nel vangelo, non € mai fine a se stessa, ma ha sempre un
traguardo di spendere cid che si & ottenuto per gli altri. Non siamo risuscitati perché simpatici o per
privilegio, ma per dedicarci piu agevolmente agli altri, a chi ne ha bisogno e per rendere visibile il volto
solidale della Chiesa che & «comunita/assemblea/popolo. Qui si pud anche inserire la riflessione sui
«carismi» che non sono doni per s€, ma sono in funzione del servizio evangelico (cf 1Cor 14,1-19,
specialmente il v. 12).

Dio non fa preferenze di persone, ma se chiama qualcuno, lo chiama sempre per un fine comunitario,
per uno scopo di servizio (cf Eb 5,1; cf anche Gc 2,1-13). E evidente che la guarigione della donna va
oltre in fatto per assumere un valore simbolico: & una parabola per noi. La donna & incapace di vivere la
sua vita perché ritenuta essere inferiore dalla cultura dominante, emarginata dal potere maschile,
relegata in regime di schiavitu che la rende disponibile ai bisogni del’'uomo: esiste per essere schiava
delluomo ed & equiparata alle cose perché & proprieta del’'uomo.

Ai tempi di Gesu, in tutto il mondo conosciuto, la donna esiste solo come funzione: sessuale,
materna, garante dei figli e della casa, servile. Non & persona e, infatti, non puo testimoniare in tribunale;
addirittura il suo valore di risarcimento legale, in caso di danno, & dimezzato rispetto all'uomo, mentre i
tempi della purificazione, in caso di parto, sono raddoppiati (cf Lv 19,20; cf Es 21,22; Lv 12,3-5; ecc.). La
vera febbre della donna & I'essere donna.

La novita del Vangelo che & Gesu, Cristo, Figlio di Dio & racchiusa tutta nell’espressione «il tempo &
compiuto»; & giunto il tempo di Dio che coincide con quello della donna perché Dio non tollera piu che la
donna sia prigioniera della febbre della femminilita e — evento straordinario — il primo intervento che
opera nella storia & la liberazione di una donna dalla prigione della febbre maschile. E questa «la
pienezza del tempo» (Gal 4,4); essa arriva quando I'lUomo-Dio non esita a sporcarsi, toccando una
donna: egli «prendendola per mano la sollevo» (Mc 1,31).

pagina 3 di 13



V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

In queste parole c’é tutta I'attenzione e la considerazione che durante la sua vita Gesu ebbe per le
donne. E inaudito: di sabato, una donna, malata e quindi impura ... e lui la tocca, intreccia le sue mani
con quelle della donna e la «risuscitd». Giustamente Paolo pud dire a tutta la Chiesa e all’'umanita intera
la novita cristiana: «Non c’e Giudeo né Greco; non c’é schiavo né libero; non c’e@ maschio e femmina,
perché tutti voi siete uno in Cristo Gesu» (Gal 3,18). Nulla pud piu essere come prima: chi era schiava
per legge e per dovere, «si mise a servirli» per amore. Solo la donna € capace di rispondere al’amore
con I'amore, con disinteresse; risorta dalla schiavitu vive nel servizio. Liberata dalla febbre, si consuma
nel perdersi dietro agli altri. Avendo ricevuto, dona: «Gratuitamente avete ricevuto gratuitamente
date» (Mt 10,8).

Gesu € assediato da malati e oppressi: essi sentono che e arrivata «la pienezza del tempo», il loro
tempo e vogliono risorgere. Emarginati, esclusi dalla vita civile e religiosa, ora hanno coscienza di
essere la parte migliore di quel mondo che Gesu €& venuto a cercare e a salvare (cf Gv 12,46-47). Li
riceve uno per uno, li guarisce dalle loro paure e angosce, dai loro condizionamenti, dalla disperazione.

Gesu spalanca le porte della speranza e del futuro ad una umanita depressa e derelitta, liberandoli
anche da quella religione che li ha rinchiusi nella paura di Dio, impedendo I'incontro con lui, piuttosto che
favorirlo. La religione ufficiale, anche al tempo di Gesu, era una religione «civile», cioé senza Dio,
perché funzionale al sistema, succube del potere, serva del proprio narcisismo. Gesu dichiara che quella
non e né religione, né tanto meno fede e che il Dio che € parte di quel sistema oppressivo «&€ morto» per
sempre; ora risorgono le donne, camminano gli storpi, vedono i ciechi e i poveri sono destinatari della
gioia del Vangelo.

| Farisei, che pure erano dalla parte del popolo, ritenevano che il «popolino» non potesse salvarsi
perché incapace di osservare tutti i «613» precetti imposti dalla tradizione religiosa giudaica. Le donne a
loro volta, proprio perché ritenute inferiori, erano dispensate dall’osservare i 365 precetti negativi,
avendo solo I'obbligo di osservare i 248 positivi. Gesu porta una ventata definitiva di liberta.

Domenica scorsa abbiamo osservato lo stupore dei compaesani di Gesu che dicevano «Che & mai
questo? Una dottrina nuova insegnata con autorita» (Mc 1,27). Sarebbe stato facile per lui, ricavarne un
tornaconto, approfittandone, magari per fare denaro, sfruttando la povera gente, ma Gesu non si lascia
prendere dalla tentazione del potere e del populismo: altri villaggi aspettano, altri poveri sono in attesa di
lui. Per rimanere nella sua interiore condizione di liberta, egli si alza «al mattino, quando ancora & buio,
e la prega» (Mc 1,35).

Pregare! Parola magica, piena di evocazione, parola difficile che spesso non sappiamo riempire,
perché parola scomoda di cui non conosciamo il senso. Pregare! Che cosa significa? San Paolo afferma
che noi non sappiamo pregare/chiedere (cf Rm 8,26) e ha ragione perché la preghiera non € una attivita,
ma uno «stato» interiore di comunione/intimita tra Gesu e suo Padre, tra noi, Gesu e il «<Padre nostro».
Non & un processo psicologico emotivo, anche se questi aspetti sono presenti, ma € una dinamica di
relazione tra due persone che si conoscono, si stimano, si accolgono, si amano. Spesso confondiamo la
preghiera con la recita di formule piu 0 meno complesse che esprimono solamente il nostro bisogno
psicologico di «sentirci» protetti e al sicuro col rischio che si possa confondere la preghiera con parlare
con se stessi.

La preghiera € la relazione tra due innamorati. Da questo punto di vista pregare significa perdere
tempo per la persona amata. Gesu, infatti, non sottrae tempo agli altri, ma lo sottrae a sé, al suo riposo
(Mc 1,35: «quando ancora era buio») per dedicarlo al Padre, la Persona che ama piu di ogni altro.
Pregare non & dire formule, ma «stare con...». Due innamorati stanno insieme per uniformare pensieri,
desideri, aspirazioni, progetti, sentimenti, volonta, decisioni, ecc. Gesu prega per verificare che la sua
volonta sia conforme a quella del Padre e in questo senso la preghiera € anche purificazione da
eventuali tracce di egoismo narcisista e tornaconto.

La preghiera € un crogiolo che brucia le reste e lascia integro il frumento, perché € un principio di
trasformazione radicale. Se uno prega veramente e non parla solamente con se stesso, entra in intimita
d’amore con il Signore e quando finisce di pregare non € piu lo stesso perché passa dalla preghiera
d’'intimita alla vita di preghiera: egli prega vivendo, come prima viveva pregando; la vita diventa
preghiera e la preghiera é vita.

Quando terminiamo la celebrazione dell’Eucaristia, in verita termina I'aspetto rituale di essa, perché
nello stesso momento in cui si dice «La Messa ¢ finita», realmente, noi intendiamo che «inizia
’Eucaristia della testimonianza», cioé si entra nella dinamica della vita ordinaria che & l'altare dove
celebriamo la lode, il pane e il vino delle nostre scelte, azioni e parole. Finisce la Messa del rito e inizia
’Eucaristia della vita nella liturgia della testimonianza che & il martirio quotidiano (cf Sal 54/53,8;
116/115,17; Ger 17,26; Eb 13,15).

pagina 4 di 13



V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

San Bonaventura, biografo di San Francesco d’Assisi, diceva di lui che «non era tanto un uomo che
prega, quanto piuttosto egli stesso era trasformato in preghiera vivente — non tam orans quam oratio».

La preghiera non ripiega mai su se stessi, ma apre a prospettive nuove: invita ad andare sempre
«oltre», ad altri villaggi, ad altri bisogni, ad altre incarnazioni, ad altri rischi di novita. La preghiera allarga
'orizzonte della vita ristretta per adeguarlo alimmensita della visione di Dio. Ecco perché bisogna
imparare a pregare non per se stessi, ma per gli altri, per I'«ekklesia» dentro la quale stanno anche i
nostri bisogni e le nostre necessita, se € vero che Dio si prende cura degli uccelli e dei gigli del campo
(cf Mt 6,26-30). Se gli altri pregano per me, la loro preghiera € piu grande e piu forte perché sono in tanti
a pregare per me e perché € preghiera disinteressata, preghiera gratuita. Imparare a pregare significa
imparare a essere semplicemente se stessi nella consapevolezza di essere figli amati e stimati di Dio:
pregare € lasciarsi scegliere per tre obiettivi: «stare con lui», «essere mandati a predicare» e «avere il
potere di scacciare i demoni» (cf Mc 3,13).

Stare con lui & la consuetudine della frequentazione diuturna e di vita; essere mandati € la coscienza
della responsabilita che sentiamo del mondo e scacciare demoni significa condividere con gli uomini e le
donne di buona volonta le lotte della vita contro la fame, la sete e la poverta, la disoccupazione, la
mancanza di casa e di dignita, che costringono la maggioranza dell’'umanita a vivere prigioniera della
febbre dell’ingiustizia, schiava di un sistema economico e umano ingiusto che vive delle differenze e
delle disparita e si nutre del sangue dei deboli. Pregare € imparare a essere il «sacramento» della
Shekinah/Dimora/Presenza di Dio nel mondo per cominciare a costruire il Regno della liberta secondo il
Vangelo che ¢ il cuore di Cristo.

IL COMMENTO DI PADRE BONATO, S.J.

Il Vangelo di Marco ci riferisce uno dei primi miracoli compiuti da Gesu. Dopo I'insegnamento nella
sinagoga di Cafarnao e la guarigione di un indemoniato si reca in casa di Simone e Andrea, i primi due
apostoli. La suocera di Simone € a letto con la febbre e Gesu con semplicita si avvicina a lei, “la fece
alzare (letteralmente “la fece risorgere”) prendendola per mano” e la guarisce. La donna € guarita cosi
bene che subito € in grado di “servire” gli ospiti . Alla luce delle due espressioni indicate, il gesto di Gesu
acquista un valore simbolico: Gesu fa risorgere per camminare sulla strada del servizio.

Nota. Nellinsegnamento di Gesu, il concetto di servizio si sviluppa partendo dal precetto dellAT
dell’'amore del prossimo. Gesu lo ha preso da i e, legandolo al precetto dell’lamore di Dio, lo ha proposto
come elemento centrale del comportamento morale richiesto da Dio all’luomo. Con questo Gesu rivede |l
concetto di servizio, liberandolo dalle alterazioni di cui era stato oggetto nel giudaismo tardivo. Rispetto alla
mentalita greca, la sua posizione circa il “servire” & completamente nuova; la nota determinante & che egli
intende come “servizio” I'atteggiamento che fa delluomo un discepolo di Gesu. L’atto di Gesu é&
profondamente innovatore, in quanto che, nella sua valutazione morale, ha invertito la relazione fra il
“servire” e il “farsi servire”: “il Figlio del’'uomo non € venuto per essere servito, ma per servire” (Mc 10,45). |l
servizio esercitato dalla suocera di Simone inizia un nuovo stile nelle relazioni umane.

Quando la cosa si viene a sapere, vengono portati a Gesu molti malati e indemoniati. Gesu si mette a
servizio di tutti quei malati e ne guarisce molti che sono afflitti da varie malattie. Dopo questa giornata
faticosa Gesu si alza presto al mattino e va in un luogo deserto a pregare. La preghiera & un bisogno del
suo cuore. Gesu vuol essere in contatto con il Padre, percid cerca la solitudine per invocarlo, per
dialogare con lui. Al mattino Pietro, non vedendo Gesu in casa, si mette a cercarlo e, quando lo trova gli
riferisce: “Tutti ti cercano!”. Ma Gesu invece di tornare con Pietro dice: “Andiamocene altrove per i
villaggi vicini, perché io predichi anche Ia; per questo infatti sono venuto!”.

Qui si manifesta lo zelo di Gesu. Il suo ministero € molto diverso da quello di Giovanni Battista.
Quest’ultimo era andato nel deserto, per condurvi una vita da eremita, e la gente si recava da lui. Egli
’accoglieva e predicava il battesimo per la conversione. Nel caso del Battista era la gente che andava
da lui, mentre lui rimaneva sul posto. Nel caso di Gesu, invece, avviene il contrario: & lui che si muove,
che va da un paese all’altro che predica dappertutto. Questo fatto € veramente caratteristico di Gesu;
lui che raggiunge le persone dove si trovano senza aspettare che esse vengano da lui. Gesu vuole
adempiere la sua missione di annunciare il regno di Dio di offrire a tutti gli uomini luce e forza, di venire
incontro ai sofferenti e di accogliere anche i peccatori. Possiamo ammirare I'atteggiamento di Gesu che
manifesta una grande forza di amore. Il Figlio di Dio € venuto sulla terra per cercarci. La giornata
trascorsa a Cafarnao, potrebbe far pensare che Gesu si lasciasse trascinare dall’entusiasmo della
gente.

pagina 5 di 13



V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

Tutto il contrario: Gesu fugge e va nel deserto a pregare. | discepoli non comprendono nulla di tutto
questo. Come & possibile che egli lasci perdere I'occasione dell’entusiasmo delle folle di Cafarnao?
Gesu risponde che il popolo non si trova solo nella citta, ma nei luoghi piu sperduti della geografia della
Galilea. Bisogna andare a cercare la gente dov’é, senza lasciarsi ingannare dalle apparenze
dell’apostolato urbano e centrale ben organizzato. |l Vangelo richiede un “servizio” itinerante, pieno di
sorprese, libero dagli schemi dell’organizzazione e dalle pastoie della burocrazia.

PER APPROFONDIRE (tratto da www.ocarm.org)

a) Per inserire il brano nel suo contesto:

In continuita con i vv. precedenti (21-28), il brano descrive la conclusione di una giornata tipo di Gesu.
Qui & a Cafarnao, in giorno di Shabbat, e, dopo aver partecipato alla liturgia sinagogale, Gesu continua
la celebrazione della festa in casa di Pietro, in un clima familiare.

Col tramonto del sole, terminato il riposo, Gesu continua il suo ministero, estendendolo a tutta la
Galilea. Il Vangelo ci presenta tre sequenze, che non sono solo cronaca, perché io sappia cosa ha fatto
Gesu a Cafarnao, ma rivelano il mistero grande della salvezza di Cristo, che sconvolge la mia vita. Puo
aiutare 'essere attenti al percorso che Gesu compie: dalla sinagoga alla casa, al deserto, fino a tutti i
villaggi della Galilea. E anche al trascorrere dei tempi che I'evangelista sottolinea: il sopraggiungere
della sera, cio¢ il tramonto del sole e il mattino ancora immerso nelle tenebre.

b) Una chiave di lettura

Il passaggio dalla sinagoga alla Chiesa
La sinagoga € la madre, ma la Chiesa & la Sposa. Gesu, che € lo Sposo, ce la rivela e ci fa

conoscere la bellezza e lo splendore, che da essa si irradia per noi. Se proviamo a seguirlo, nei Vangeli,
ci accorgiamo che Gesu ci conduce, in un cammino di salvezza, dalla sinagoga alla Chiesa. Marco,
come anche Luca, insiste molto sul legame che Gesu instaura subito con la sinagoga, che diventa il
luogo privilegiato e sacro della sua rivelazione, il luogo dell'insegnamento. Leggo, ad es. Mc 1, 21 e Mc
6, 2, oppure Lc 4, 16 e 6, 6 e anche Gv 6, 59; durante la passione, Gesu dira davanti a Pilato che lui ha
sempre insegnato apertamente, nella sinagoga e nel tempio (Gv 18, 20). Ma & anche il luogo della
guarigione, dove Gesu si rivela come medico potente, che guarisce e salva; ad es. in Mc 1, 23 e 3, 1.
Questa duplice azione di Gesu diventa il ponte attraverso cui passare alla nuova casa di Dio, casa di
preghiera per tutti i popoli, cioé la Chiesa; casa dalle porte aperte, affinché nessuno debba restarne
fuori. Tutti siamo invitati ad entrare, con Gesu, in questo luogo di riconciliazione, di comunione e di
salvezza. Cristo ama la Chiesa (Ef 5, 25), perché Egli ne € il capo (Ef 1, 22; 5, 23), con il proprio sangue
I’ha acquistata (At 20, 28) e non cessa di nutrirla e di curarla (Ef 5, 29). Essa e I'edificio spirituale
costituito da pietre vive, che siamo noi, come dice san Pietro (1 Pt 2, 4s). La vita, pero, sgorga da noi,
come acqua dalla roccia, se ci abbandoniamo al Signore (Ef 5, 24) in un dono reciproco di amore e
fiducia, se perseveriamo nella preghiera insistente e per tutti (At 12, 5) e se partecipiamo alla passione
del Signore per 'umanita (Col 1, 24). La Chiesa ¢ la colonna e il sostegno della verita (1 Tim 3, 15): &
bello camminare in essa, uniti a Cristo Signore.

La febbre come segno del peccato

Come dice la stessa etimologia della parola greca, la febbre & come un fuoco che si accende dentro
di noi e ci consuma in modo negativo, attaccando le nostre energie interiori, spirituali, rendendoci
incapaci di compiere il bene. Nel salmo 31, per es. troviamo un’espressione molto eloquente, che pud
rappresentarci bene I'azione della febbre del peccato in noi: "Come per arsura d’estate inaridiva il mio
vigore. Ti ho manifestato il mio peccato..." (Sal 31, 4s). L'unico modo per essere guariti, infatti, &€ quello
gia visto nel Vangelo e cioé la confessione, il portare davanti al Signore il nostro male.

Il libro della Sapienza rivela un altro aspetto molto importante, 1a dove dice che un fuoco divorera
coloro che rifiutano di conoscere il Signore (Sap 16, 16).

Anche nel Deuteronomio la febbre € indicata come una conseguenza della lontananza da Dio, della
durezza del cuore, che non vuole ascoltare la sua voce e seguire le sue vie (cfr. Dt 28, 15. 22; 32, 24).

Gesu medico misericordioso

Questo brano del Vangelo, come infiniti altri, ci ha fatto incontrare con Gesu, che, quale vero medico
e vera medicina, si accosta a noi per raggiungerci nei punti piu feriti, piu malati e li portare la sua
guarigione, che € sempre salvezza. E’ Lui il samaritano che, lungo la strada della vita, ci vede, con
certezza, con sguardo acuto e amoroso e non passa oltre, ma si fa vicino, si china, fascia le ferite e

pagina 6 di 13


http://www.incamminocongesu.org

V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

versa su di esse la buona medicina che viene dal suo cuore. Tantissimi sono gli episodi nei Vangeli che
raccontano di guarigioni operate da Gesu; posso cercarne alcuni, limitandomi anche solo al Vangelo di
Marco: Mc 2, 1-12; 3, 1-6; 5, 25-34; 6, 54-56; 7, 24-30; 7, 31-37; 8, 22-26; 10, 46-52. Pu0 aiutarmi un
lavoro di approfondimento e di confronto, per assorbire meglio dentro di me le caratteristiche di Gesu,
che guarisce e, cosi, ricevere anch’io, attraverso l'ascolto profondo della sua Parola, la guarigione
interiore e di tutto il mio essere. Ad esempio mi soffermo sui verbi, sui gesti specifici che Gesu compie e
che si ripetono in molti di questi racconti e ancora di piu metto in luce le parole che Lui dice. Mi accorgo
che non sono tanto i gesti di Gesu a guarire, ma la sua parola: "alzati e va’; va’ in pace; va’; va’, la tua
fede ti ha salvato". Raramente Egli fa dei gesti specifici, che attirino I'attenzione e sbalordiscano; trovo
queste espressioni: "presolo per mano; portandolo in disparte; pose; impose le mani". Riecheggia, in
questi racconti, la parola del salmo, che dice: "Mando la sua parola e li fece guarire" (Sal 106, 20). Gesu
e il Signore, Colui che ci guarisce, come gia proclamo nel libro del’Esodo (Es 15, 26) e pud esserlo
perché Lui stesso ha portato su di sé le nostre infermita, i nostri peccati. Lui € un Medico ferito, che ci
cura con le sue piaghe (cfr. 1 Pt 2, 24-25).

La sera, le tenebre trasfigurate dalla luce di Gesu

Il tema della notte, del buio, delle tenebre attraversa un po’ tutta la Scrittura, fin dai primi versetti,
quando la luce appare come prima manifestazione della forza d’amore di Dio, che crea e salva. Alle
tenebre segue la luce, alla notte il giorno e parallelamente la Bibbia ci fa vedere che anche al buio
interiore che pud invadere l'uomo, segue la luce nuova della salvezza e dell'incontro con Dio,
dell’abbraccio in quel suo sguardo luminoso che rapisce. "Per te le tenebre sono come luce", dice il
salmo (138, 12) ed € vero, perché il Signore € la luce stessa: "ll Signore € mia luce e mia salvezza" (Sal
26, 1). Nel Vangelo di Giovanni Gesu afferma di se stesso di essere la luce del mondo (Gv 9, 5), per
indicarci che chi segue Lui non cammina nelle tenebre; infatti € Lui che, come Parola di Dio, diventa
lampada per i nostri passi in questo mondo (Sal 118, 105).

Le tenebre sono spesso associate al’lombra della morte, a dire che il buio spirituale & uguale alla
morte; posso leggere, ad es. Sal 87, 7; 106, 10. 14. Il braccio forte del Signore non teme il buio, ma
anche in esso ci afferra e ci fa uscire, spezzando le catene che ci opprimono. "Sia la luce" € una parola
eterna, che Dio non smette mai di pronunciare e che raggiunge ogni uomo, in ogni situazione.

"Rimani con noi, Signore; ormai si fa sera" (Lc 24, 9): é la preghiera dei due di Emmaus, ma & anche
la preghiera di tutti; cosi come le parole della sposa del Cantico risuonano anche sulle nostre labbra:
"Prima che si allunghino le ombre, ritorna, o mio diletto!" (Ct 2, 17).

San Paolo ci aiuta a compiere un percorso interiore molto forte che ci avvicini a Cristo e ci salvi dal
peccato. Cosi ci invita: "La notte & avanzata, il giorno € vicino. Gettiamo via percio le opere delle tenebre
e indossiamo le armi della luce" (Rm 13, 12); "Voi tutti siete figli della luce e figli del giorno; noi non
siamo della notte, né delle tenebre" (1 Tess 5, 5 ss). Ma in molti altri modi la Parola ci invita a farci figli
della luce, a esporci ai raggi del Sole divino, che & Gesu, I'Oriente, per essere illuminati e trasfigurati.
Quanto piu ci consegneremo alla luce di Cristo, tanto piu sara vera per noi la parola dell’Apocalisse:
"Non vi sara piu notte e non avranno piu bisogno di luce di lampada, né di luce di sole, perché il Signore
Dio li illuminera e regneranno nei secoli dei secoli" (Ap 22, 5).

“La giornata del Messia” - IL COMMENTO DI PAOLO CURTAZ (www.tiraccontolaparola.it)
Videocommento

E Marco ad accompagnare, questanno, la nostra riflessione. E lui il primo ad avere scritto un
Vangelo, probabilmente dietro la poderosa spinta di Pietro. Ed ha iniziato, come ricorderete, parlandoci
della prima guarigione operata da Gesu: un indemoniato all'interno della sinagoga. Per ricordare alla sua
comunita, e a noi, che la prima guarigione che siamo chiamati ad operare si svolge allinterno della
Chiesa. Siamo chiamati a superare una visione demoniaca della fede che considera Gesu un avversario
che non c’entra nulla con la nostra vita. Una fede fatta solo di conoscenza e non di esperienza. Non &
sufficiente stare nella sinagoga. Anzi. Nella nuova logica di Dio € la casa il luogo dellincontro.

In casa di Simone

Gesu esce dalla sinagoga ed entra nella casa di Simone dove guarisce sua suocera che si mette a
servire di discepolo. Dalla sinagoga alla casa: € questo il movimento che sperimentera la comunita
cristiana, la contrapposizione che si crea con la nuova fede.

pagina 7 di 13


http://www.tiraccontolaparola.it
http://youtu.be/ouQkxdyvD1Y

V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

L'incontro con Dio non avviene piu in un luogo sacro, pubblico e solenne in cui matura
incomprensione ma nel luogo famigliare e intimo che accoglie. E in questa casa Marco usa due verbi
centrali: sorgere e servire. La suocera di Pietro sorge, ormai guarita. Un verbo che senz’altro fa
riferimento alla resurrezione e insieme indica il cammino che deve compiere il discepolo durante
'assemblea che si fa in una casa: risorgere per mettersi a servizio. Gesu € colui che fa risorgere, il
discepolo & colui che si mette a servizio, dopo essere stato guarito. E la conversione che siamo chiamati
ad operare: da una visione della fede “sacrale” ad una quotidiana, da una fede solo di culto ad una di
azione e si servizio. La missione nasce dalla consapevolezza di avere qualcosa da donare, la Chiesa €
una comunita di guariti e riconciliati che sanno guarire e riconciliare.

Sulla soglia

Dopo la guarigione della suocera di Pietro, Marco di parla di un Gesu che esce anche di casa, sul
cortile, fermandosi sulla soglia. D nuovo un luogo di confine. E il passaggio che siamo chiamati a fare:
dalla sinagoga alla casa che accoglie il Maestro. Una casa da cui uscire per incontrare il mondo dolente
sulla soglia. Il movimento descritto da Marco € palpabile; sinagoga, casa, soglia. Su questa soglia si
concentra il ministero di Gesu e Marco usa l'iperbole: ora sono tutti gli ammalati e molti indemoniati a
venire. La soglia, il confine, diventa il luogo dell’incontro, il vero luogo dell’evangelizzazione. Anche noi
siamo chiamati ad uscire dalla visione della fede come di un rifugio sicuro per confrontarci col mondo
reale.

Di notte

La giornata del Maestro, intensa e frenetica, non & finita: la scena & spostata di notte e Gesu esce a
pregare. La preghiera € il segreto di Gesu; € il prolungato e notturno colloquio col Padre che gli dona la
forza di farsi carico di tutta la sofferenza che lo circonda, di affrontare le incomprensioni e le fatiche della
sua vita apostolica. Anzi, piu la situazione si ingarbuglia, piu la sua fama cresce, piu gli impegni si
moltiplicano e piu tempo Gesu dedica a questa preziosa attivita. Purtroppo, perd (o per fortuna?) nulla
sappiamo della sua segreta preghiera notturna, non un manuale, non un libretto di istruzioni. E allora
naufraghiamo, un po’ smarriti, un po’ amareggiati. Intendiamoci, amici: chi ha una bella vita di preghiera
smetta di leggere, non si turbi. Ma chi, come me, fatica a pregare, si perde appena inizia a recitare una
formula, abbia la pazienza di leggere. La preghiera non € una lista di richieste a Dio, la preghiera non &
uno sforzo che ci imponiamo al fine di dirci ancora discepoli, la preghiera non € necessariamente legata
la desiderio e alle voglie... La preghiera, ci suggerisce Gesu, € un misterioso e intimo incontro con
I'assoluto di Dio, € il silenzio che invade il cuore e ci dona la capacita di leggere la nostra vita e la storia.
All'inizio e difficile, certo: si ha I'impressione di parlare con un muro, ci si sente ridicoli.

Forzature

L’arrivo di Simone ribalta nuovamente la prospettiva, la sua richiesta € un vero e proprio rimprovero,
ha una valenza assolutamente negativa. Simone & scocciato: tutti stanno cercando il Maestro, per quale
ragione si fa desiderare? Gesu non raccoglie la provocazione e rilancia: andranno da un’altra parte. Se
€ vero che tutti cercano Gesu, bisogna stare attenti a non chiudere I'orizzonte di riferimento di Dio. Gesu
svela la missione che non si chiude a Cafarnao e allarga gli orizzonti. Il rischio di Pietro e degli abitanti di
Cafarnao, e il nostro € quello di possedere Dio per sé, dal chiuderlo nel recinto sacro. Simone &
chiamato a ridefinire la propria missione: non possediamo Dio, mai, non possiamo chiuderlo in un luogo.

Egli appartiene al mondo, siamo noi a dover uscire!

“Gli impegni di Gesu” - IL COMMENTO DI WILMA CHASSEUR (www.incamminocongesu.org)

La prima domanda, la piu scontata che facciamo a un nuovo amico &: "cosa fai nella vita?" Indice non
di banale curiosita, ma di interesse per cid0 che lo riguarda. E volete che non ci interessi sapere
com'erano le giornate di Gesu? Prima di tutto era sempre in movimento: basta leggere il Vangelo di oggi
per capirlo. Poi esercitava tutte le professioni: dal libero docente a tutta la gamma della sanita. Pero
mentre gli altri medici curavano le malattie (o, almeno, tentavano di curarle) lui le scacciava ordinando
loro di andarsene e di non farsi mai piu vedere. E queste obbedivano all'istante.

pagina 8 di 13


http://www.incamminocongesu.org/

V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

 Mattino

Guardiamo dunque gli impegni di Gesu. E' sabato mattina: entra nella sinagoga e si mette ad
insegnare destando grande stupore ed ammirazione per il modo con cui lo fa perché: "insegnava con
autorita e non come gli scribi (mi chiedo: come avranno insegnato gli scribi?). Gli si presenta allora un
ossesso ed ecco che vediamo l'autorita di Gesu in atto: comanda allo spirito immondo e quello subito
obbedisce ed esce dall'uomo. Ecco la vera autorita: si traduce subito in fatti. In Gesu l'autorita gli viene
dal fatto di essere Dio e qualsiasi "potenza", fosse pure demoniaca, non pud che essere sconfitta
davanti all'onnipotenza del Figlio di Dio. Dopo aver liberato l'ossesso e scatenato una discussione dei
presenti sul suo straordinario potere, Gesu esce dalla sinagoga.

* Mezzogiorno

Verso mezzogiorno va a casa di Pietro (forse nella speranza di trovare un po' di tranquillitd) ma ecco
che trova la suocera a letto con la febbre. Allora accostatosi, Gesu la sollevd prendendola per la mano e
subito la febbre la lascid. Gesu, infatti, dopo aver lasciato Nazaret era andato a stabilirsi a Cafarnao, e
precisamente nella casa di Pietro, e quella citta era diventata la sua seconda patria. Essendo situata
vicino alla grande strada - la via maris - battuta dalle carovane provenienti dalla Siria e dalla
Mesopotamia e dirette in Palestina e in Egitto, era una citta importante: c'era un ufficio delle imposte e
un presidio di soldati romani comandati da un centurione. Per il continuo passaggio di carovane era un
luogo ideale per I'annuncio del Vangelo. Ora non esiste piu: fu completamente distrutta, forse da un
terremoto, nel 665, e mai piu ricostruita. Ci sono le rovine che ne confermano I'esistenza. E furono
trovati anche i ruderi della casa di Pietro.

- Sera

Venuta la sera, inizio la processione: tutta la citta afflui davanti alla porta portandoGli tutti i malati e gli
indemoniati e ne guari molti. Il sole era tramontato, ma a Cafarnao, davanti alla casa di Pietro,
splendeva una luce intramontabile. E tutti accorrevano... Quel successo strepitoso, lungi dal centrarlo su
di sé e fargli nascere anche un minimo e legittimo compiacimento sull'opera compiuta, gli suscita invece
un grande bisogno di appartarsi per entrare in comunione con il Padre. E cosi vediamo Gesu che
all'alba, quando ancora € tutto buio, esce di casa e si ritira in un luogo deserto a pregare. Mentre gli altri
dormivano ancora, il Maestro si sprofondava in un'intensa adorazione e preghiera prolungata. Ecco il
tratto piu caratteristico e ricorrente della personalita di Gesu: il suo rapporto con il Padre. E poi arrivano
gli apostoli a dirgli che "tutti lo cercano" ma Lui non soccombe alla tentazione del successo e dice:
"Andiamocene altrove, perché io predichi anche la: per questo sono venuto". E cosi si € conclusa la
giornata di Gesu con tutti i suoi impegni: € andato in sinagoga dove ha insegnato e liberato un 0ssesso;
ha guarito la suocera di Pietro e molti altri malati, liberato indemoniati, predicato e soprattutto pregato.
Questo ci deve insegnare che l'unica vera ricarica dopo un'intensa giornata di lavoro € la preghiera.
Tutto il resto, compresi schermi e teleschermi vari, servono solo a riempirci di vuoto e, lungi dal
ricaricarci, a lasciarci piu stanchi di prima. E' urgente saperci centrare o ricentrare su Dio.

IL COMMENTO DI GIOVANI MISSIO ITALIA (http://www.giovani.missioitalia.it)

Dio si immerge nel mistero della Vita: € la sua scelta di fondo, che lo lega da sempre al cammino
dell'umanita. E quanto ci rivela anche la Parola di oggi.

Gesu si immerge, anzitutto, nelle relazioni piu prossime, di amicizia."Si reco subito in casa di Simone
e di Andrea, in compagnia di Giacomo e di Giovanni. La suocera di Simone era a letto con la febbre e
subito gli parlarono di lei"(Mc 1,29-30).

In questa vicinanza semplice e feriale che Gesu ci dona, si apre lo spazio perché la nostra umanita
possa emergere. Il Signore entra nel nostro vissuto, diventa uno di casa... con il quale si condividono gli
aspetti gioiosi della vita. E davanti al quale non si ha bisogno di nascondere la fatica, la pesantezza, il
dolore, la malattia, la rabbia, lo scoraggiamento, le contraddizioni... Il bene che il Signore ci vuole ci
rassicura, ci consente di fidarci. Cosi, quella parte di male che ci abita nel profondo pud uscire allo
scoperto affinché, piano piano, possa essere purificata, riplasmata... dalla Parola. Come i suoi amici gli
hanno subito raccontato della malattia della suocera di Pietro, cosi occorre che anche noi impariamo a
"parlare del nostro male" al Signore... perché & venuto per questo, per sciogliere tutto cid che ci
imprigiona interiormente e rilanciarci in una vita che si scopre vera nel dono. Gesu ci guarisce... non per
magia, ma perché ¢ al nostro fianco e non si stanca di tenderci la mano e di risollevarci, ad ogni caduta,
liberando la nostra esistenza perché possa esprimersi nel servizio.

pagina 9 di 13


http://www.giovani.missioitalia.it/

V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

In secondo luogo, Gesu si immerge nel mistero del male universale: "Venuta la sera, gli portavano
tutti i malati e gli indemoniati, e la citta intera era radunata davanti alla porta" (Mc 1,32-33). Impressiona
un po' questo assembramento del male intorno a Gesu. E Lui non si sottrae: risana, guarisce, purifica,
allontana tutto cio che distorce la verita dell'uomo... instancabilmente, perché per questo & venuto... non
per niente ¢é il Salvatore.

E cosi da sempre ed & cosi anche oggi. Proviamo a immaginare tutto l'orrore del mondo: l'ingiustizia,
l'oppressione, la fame, le malattie, le guerre, la corruzione, il dolore innocente... e Gesu in mezzo, ad
assorbire questo veleno per ridonarci vita.

Anche a questo livello, perd, Gesu non agisce magicamente. La fede ci fa credere in un mondo "in
travaglio", sempre in divenire, in trasformazione verso il compimento. E di questo processo fa parte,
misteriosamente, anche il dolore... quello legato alle scelte sbagliate della liberta umana ma anche
quello che ci toglie la parola, perché non ha spiegazioni accettabili dalla mente dell'uomo. Dentro questa
continua genesi, il Signore chiede anche a noi, creature segante dal limite, di esserci, di non sottrarci
alla lotta contro il male. Facendo la nostra parte, per quella porzione di male di cui siamo responsabili, e
accettando la sfida di "stare in mezzo" alla contraddizione umana. La tradizione della Chiesa chiama
questa attitudine intercessione Non si tratta di una devozione pia legata ad una religiosita d'altri tempi. Al
contrario, si tratta di assumere la realta, in tutti i suoi aspetti, di immergersi nel mistero dell'umanita...
quindi, per prima cosa, di tenere desto lo sguardo, di sapere, di informarsi, di prendere coscienza del
male e di denunciarlo con franchezza. E poi si tratta di affidare al Signore tutto cid per cui ci sentiamo
impotenti, nella certezza che la salvezza viene da Lui.

In tutto questo ci & di aiuto la vicenda di Giobbe che incontriamo nella prima lettura. La sua storia ha
come tema dominante I'apparenta assurdita della prova e del dolore. E un uomo credente, consapevole
delle proprie fragilita. Conosce Dio ma fatica e si arrovella su come conciliare la sua bonta con la
presenza del male. E la storia di un uomo sofferente. "Se mi corico dico: quando mi alzerd? Si allungano
le ombre e sono stanco di rigirarmi fino all'alba" (Gb 7,4). Il suo cuore € agitato e stanco. Questa
situazione sembra farlo restare in un monologo con se stesso. Si lamenta, si commisera, interpreta a
modo suo... ma ad un certo punto, forse senza accorgersene, entra in relazione con Dio.

"Ricordati che un soffio & la mia vita: il mio occhio non rivedra piu il bene" (Gb 7,7). Anche
nell'angoscia possiamo cogliere la presenza misteriosa di Dio che parla alla nostra vita. Dio ascolta le
nostre maldestre parole, le nostre inquietudini, i nostri affanni, ascolta quello che oramai sembra essere
senza speranza, soprattutto ascolta la nostra vita... [i dove si trova. Quell'abbozzo di preghiera sta
cercando Dio. C'¢ un luogo dove il Signore desidera condurre tutti coloro che lo cercano. E lo spazio
della relazione, & lo spazio del dialogo, € lo spazio della preghiera: stare alla presenza di Dio e
consegnare noi, l'altro e il mondo.

Commento di Anna Maria Merla ed Emanuela Maistrello,
missionarie fidei donum della Diocesi di Milano in Camerun

IL MAGISTERO DI PAPA BENEDETTO XVI

Angelus, 5 febbraio 2012

Il Vangelo di questa domenica ci presenta Gesu che guarisce i malati: dapprima la suocera di Simone
Pietro, che era a letto con la febbre ed Egli, prendendola per mano, la risano e la fece alzare; poi tutti i
malati di Cafarnao, provati nel corpo, nella mente e nello spirito, ed Egli “guari molti... e scaccid molti
demoni” (Mc 1,34). | quattro Evangelisti sono concordi nell’attestare che la liberazione da malattie e
infermita di ogni genere costitui, insieme con la predicazione, la principale attivita di Gesu nella sua vita
pubblica. In effetti, le malattie sono un segno dell’azione del Male nel mondo e nelluomo, mentre le
guarigioni dimostrano che il Regno di Dio, Dio stesso & vicino. Gesu Cristo & venuto a sconfiggere |l
Male alla radice, e le guarigioni sono un anticipo della sua vittoria, ottenuta con la sua Morte e
Risurrezione.

Un giorno Gesu disse: “Non sono i sani che hanno bisogno del medico, ma i malati” (Mc 2,17). In
quella circostanza si riferiva ai peccatori, che Egli € venuto a chiamare e a salvare. Rimane vero pero
che la malattia € una condizione tipicamente umana, in cui sperimentiamo fortemente che non siamo
autosufficienti, ma abbiamo bisogno degli altri. In questo senso potremmo dire, con un paradosso, che la
malattia pud essere un momento salutare in cui si pud sperimentare I'attenzione degli altri e donare
attenzione agli altri! Tuttavia, essa & pur sempre una prova, che pu0 diventare anche lunga e difficile.

pagina 10 di 13



V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

Quando la guarigione non arriva e le sofferenze si prolungano, possiamo rimanere come schiacciati,
isolati, e allora la nostra esistenza si deprime e si disumanizza. Come dobbiamo reagire a questo
attacco del Male? Certamente con le cure appropriate - la medicina in questi decenni ha fatto passi da
gigante, e ne siamo grati - ma la Parola di Dio ci insegna che c’€ un atteggiamento decisivo e di fondo
con cui affrontare la malattia ed & quello della fede in Dio, nella sua bonta. Lo ripete sempre Gesu alle
persone che guarisce: La tua fede ti ha salvato (cfr Mc 5,34.36). Persino di fronte alla morte, la fede pud
rendere possibile cid che umanamente & impossibile. Ma fede in che cosa? Nell’'amore di Dio. Ecco la
vera risposta, che sconfigge radicalmente il Male. Come Gesu ha affrontato il Maligno con la forza
dell’amore che gli veniva dal Padre, cosi anche noi possiamo affrontare e vincere la prova della malattia
tenendo il nostro cuore immerso nell’lamore di Dio. Tutti conosciamo persone che hanno sopportato
sofferenze terribili perché Dio dava loro una serenita profonda. Penso all’esempio recente della beata
Chiara Badano, stroncata nel fiore della giovinezza da un male senza scampo: quanti andavano a farle
visita, ricevevano da lei luce e fiducia! Tuttavia, nella malattia, abbiamo tutti bisogno di calore umano:
per confortare una persona malata, piu che le parole, conta la vicinanza serena e sincera.

Cari amici il prossimo 11 febbraio, memoria della Beata Vergine Maria di Lourdes, € la Giornata
Mondiale del Malato. Facciamo anche noi come la gente dei tempi di Gesu: spiritualmente presentiamo
a Lui tutti i malati, fiduciosi che Egli vuole e puo guarirli. E invochiamo l'intercessione della Madonna,
specialmente per le situazioni di maggiore sofferenza e abbandono. Maria, Salute dei malati, prega per
noi!

IL MAGISTERO DI PAPA FRANCESCO

Udienza generale, 28 gennaio 2015

La Famiglia - 3bis. Padre (II)

Oggi vorrei svolgere la seconda parte della riflessione sulla figura del padre nella famiglia. La volta
scorsa ho parlato del pericolo dei padri “assenti”, oggi voglio guardare piuttosto all’aspetto positivo.
Anche san Giuseppe fu tentato di lasciare Maria, quando scopri che era incinta; ma intervenne I'angelo
del Signore che gli rivelo il disegno di Dio e la sua missione di padre putativo; e Giuseppe, uomo giusto,
«prese con sé la sua sposa» (Mt 1,24) e divenne il padre della famiglia di Nazaret.

Ogni famiglia ha bisogno del padre. Oggi ci soffermiamo sul valore del suo ruolo, e vorrei partire da
alcune espressioni che si trovano nel Libro dei Proverbi, parole che un padre rivolge al proprio figlio, e
dice cosi: «Figlio mio, se il tuo cuore sara saggio, anche il mio sara colmo di gioia. Esulterd dentro di
me, quando le tue labbra diranno parole rette» (Pr 23,15-16). Non si potrebbe esprimere meglio
’orgoglio e la commozione di un padre che riconosce di avere trasmesso al figlio quel che conta davvero
nella vita, ossia un cuore saggio. Questo padre non dice: “Sono fiero di te perché sei proprio uguale a
me, perché ripeti le cose che dico e che faccio i0”. No, non gli dice semplicemente qualcosa. Gli dice
qualcosa di ben piu importante, che potremmo interpretare cosi: “Saro felice ogni volta che ti vedro agire
con saggezza, e sard commosso ogni volta che ti sentird parlare con rettitudine. Questo & cid che ho
voluto lasciarti, perché diventasse una cosa tua: I'attitudine a sentire e agire, a parlare e giudicare con
saggezza e rettitudine. E perché tu potessi essere cosi, ti ho insegnato cose che non sapevi, ho corretto
errori che non vedevi. Ti ho fatto sentire un affetto profondo e insieme discreto, che forse non hai
riconosciuto pienamente quando eri giovane e incerto. Ti ho dato una testimonianza di rigore e di
fermezza che forse non capivi, quando avresti voluto soltanto complicita e protezione. Ho dovuto io
stesso, per primo, mettermi alla prova della saggezza del cuore, e vigilare sugli eccessi del sentimento e
del risentimento, per portare il peso delle inevitabili incomprensioni e trovare le parole giuste per farmi
capire. Adesso — continua il padre -, quando vedo che tu cerchi di essere cosi con i tuoi figli, e con tutti,
mi commuovo. Sono felice di essere tuo padre”. E cosi cid che dice un padre saggio, un padre maturo.

Un padre sa bene quanto costa trasmettere questa eredita: quanta vicinanza, quanta dolcezza e
quanta fermezza. Per0, quale consolazione e quale ricompensa si riceve, quando i figli rendono onore a
questa eredita! E’ una gioia che riscatta ogni fatica, che supera ogni incomprensione e guarisce ogni
ferita.

La prima necessita, dunque, € proprio questa: che il padre sia presente nella famiglia. Che sia vicino
alla moglie, per condividere tutto, gioie e dolori, fatiche e speranze. E che sia vicino ai figli nella loro
crescita: quando giocano e quando si impegnano, quando sono spensierati e quando sono angosciati,
quando si esprimono e quando sono taciturni, quando osano e quando hanno paura, quando fanno un
passo sbagliato e quando ritrovano la strada; padre presente, sempre. Dire presente non ¢ lo stesso che
dire controllore! Perché i padri troppo controllori annullano i figli, non li lasciano crescere.

pagina 11 di 13



V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

Il Vangelo ci parla del’esemplarita del Padre che sta nei cieli — il solo, dice Gesu, che pud essere
chiamato veramente “Padre buono” (cfr Mc 10,18). Tutti conoscono quella straordinaria parabola
chiamata del “figlio prodigo”, o meglio del “padre misericordioso”, che si trova nel Vangelo di Luca al
capitolo 15 (cfr 15,11-32). Quanta dignita e quanta tenerezza nell’attesa di quel padre che sta sulla porta
di casa aspettando che il figlio ritorni! | padri devono essere pazienti. Tante volte non c’é altra cosa da
fare che aspettare; pregare e aspettare con pazienza, dolcezza, magnanimita, misericordia.

Un buon padre sa attendere e sa perdonare, dal profondo del cuore. Certo, sa anche correggere con
fermezza: non € un padre debole, arrendevole, sentimentale. |l padre che sa correggere senza avvilire &
lo stesso che sa proteggere senza risparmiarsi. Una volta ho sentito in una riunione di matrimonio un
papa dire: “lo alcune volte devo picchiare un po’i figli ... ma mai in faccia per non awvilirli”. Che bello! Ha
senso della dignita. Deve punire, lo fa in modo giusto, e va avanti.

Se dunque c’e qualcuno che pud spiegare fino in fondo la preghiera del “Padre nostro”, insegnata da
Gesu, questi & proprio chi vive in prima persona la paternita. Senza la grazia che viene dal Padre che
sta nei cieli, i padri perdono coraggio, e abbandonano il campo. Ma i figli hanno bisogno di trovare un
padre che li aspetta quando ritornano dai loro fallimenti. Faranno di tutto per non ammetterlo, per non
darlo a vedere, ma ne hanno bisogno; e il non trovarlo apre in loro ferite difficili da rimarginare.

La Chiesa, nostra madre, & impegnata a sostenere con tutte le sue forze la presenza buona e
generosa dei padri nelle famiglie, perché essi sono per le nuove generazioni custodi e mediatori
insostituibili della fede nella bonta, della fede nella giustizia e nella protezione di Dio, come san
Giuseppe.

Messaggio per la XXIll Giornata Mondiale del Malato, 11 febbraio 2015

Sapientia cordis.
«lo ero gli occhi per il cieco, ero i piedi per lo zoppo» (Gb 29,15)

Cari fratelli e sorelle,

in occasione della XXIII Giornata Mondiale del Malato, istituita da san Giovanni Paolo Il, mi rivolgo a
tutti voi che portate il peso della malattia e siete in diversi modi uniti alla carne di Cristo sofferente; come
pure a voi, professionisti e volontari nel’ambito sanitario.

Il tema di quest’anno ci invita a meditare un’espressione del Libro di Giobbe: «lo ero gli occhi per il
cieco, ero i piedi per lo zoppo» (29,15). Vorrei farlo nella prospettiva della “sapientia cordis”, la sapienza
del cuore.

1. Questa sapienza non € una conoscenza teorica, astratta, frutto di ragionamenti. Essa piuttosto,
come la descrive san Giacomo nella sua Lettera, & «pura, poi pacifica, mite, arrendevole, piena di
misericordia e di buoni frutti, imparziale e sincera» (3,17). E dunque un atteggiamento infuso dallo
Spirito Santo nella mente e nel cuore di chi sa aprirsi alla sofferenza dei fratelli e riconosce in essi
'immagine di Dio. Facciamo nostra, pertanto, I'invocazione del Salmo: «Insegnaci a contare i nostri
giorni / e acquisteremo un cuore saggio» (Sal 90,12). In questa sapientia cordis, che € dono di Dio,
possiamo riassumere i frutti della Giornata Mondiale del Malato.

2. Sapienza del cuore & servire il fratello. Nel discorso di Giobbe che contiene le parole «io ero gli
occhi per il cieco, ero i piedi per lo zoppo», si evidenzia la dimensione di servizio ai bisognosi da parte di
quest’'uomo giusto, che gode di una certa autorita e ha un posto di riguardo tra gli anziani della citta. La
sua statura morale si manifesta nel servizio al povero che chiede aiuto, come pure nel prendersi cura
dell'orfano e della vedova (vv.12-13).

Quanti cristiani anche oggi testimoniano, non con le parole, ma con la loro vita radicata in una fede
genuina, di essere “occhi per il cieco” e “piedi per lo zoppo” Persone che stanno vicino ai malati che
hanno bisogno di un’assistenza continua, di un aiuto per lavarsi, per vestirsi, per nutrirsi. Questo
servizio, specialmente quando si prolunga nel tempo, pud diventare faticoso e pesante. E relativamente
facile servire per qualche giorno, ma é difficile accudire una persona per mesi o addirittura per anni,
anche quando essa non € piu in grado di ringraziare. E tuttavia, che grande cammino di santificazione &
questo! In quei momenti si pud contare in modo particolare sulla vicinanza del Signore, e si € anche di
speciale sostegno alla missione della Chiesa.

3. Sapienza del cuore & stare con il fratello. Il tempo passato accanto al malato & un tempo santo. E
lode a Dio, che ci conforma allimmagine di suo Figlio, il quale «non & venuto per farsi servire, ma per
servire e dare la propria vita in riscatto per molti» (Mt 20,28). Gesu stesso ha detto: «lo sto in mezzo a
voi come colui che serve» (Lc 22,27).

pagina 12 di 13



V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

Chiediamo con viva fede allo Spirito Santo che ci doni la grazia di comprendere il valore
dell’accompagnamento, tante volte silenzioso, che ci porta a dedicare tempo a queste sorelle e a questi
fratelli, i quali, grazie alla nostra vicinanza e al nostro affetto, si sentono piu amati e confortati. Quale
grande menzogna invece si nasconde dietro certe espressioni che insistono tanto sulla “qualita della
vita”, per indurre a credere che le vite gravemente affette da malattia non sarebbero degne di essere
vissute!

4. Sapienza del cuore & uscire da sé verso il fratello. Il nostro mondo dimentica a volte il valore
speciale del tempo speso accanto al letto del malato, perché si € assillati dalla fretta, dalla frenesia del
fare, del produrre, e si dimentica la dimensione della gratuita, del prendersi cura, del farsi carico
dellaltro. In fondo, dietro questo atteggiamento c’é spesso una fede tiepida, che ha dimenticato quella
parola del Signore che dice: «L’avete fatto a me» (Mt 25,40).

Per questo, vorrei ricordare ancora una volta «I’assoluta priorita delluscita da sé verso il fratello”
come uno dei due comandamenti principali che fondano ogni norma morale e come il segno piu chiaro
per fare discernimento sul cammino di crescita spirituale in risposta alla donazione assolutamente
gratuita di Dio» (Esort. ap. Evangelii gaudium, 179). Dalla stessa natura missionaria della Chiesa
sgorgano «la carita effettiva per il prossimo, la compassione che comprende, assiste e
promuove» (ibid.).

5. Sapienza del cuore & essere solidali col fratello senza giudicarlo. La carita ha bisogno di tempo.
Tempo per curare i malati e tempo per visitarli. Tempo per stare accanto a loro come fecero gli amici di
Giobbe: «Poi sedettero accanto a lui in terra, per sette giorni e sette notti. Nessuno gli rivolgeva una
parola, perché vedevano che molto grande era il suo dolore» (Gb 2,13). Ma gli amici di Giobbe
nascondevano dentro di sé un giudizio negativo su di lui: pensavano che la sua sventura fosse la
punizione di Dio per una sua colpa. Invece la vera carita & condivisione che non giudica, che non
pretende di convertire l'altro; & libera da quella falsa umilta che sotto sotto cerca approvazione e si
compiace del bene fatto.

L'esperienza di Giobbe trova la sua autentica risposta solo nella Croce di Gesu, atto supremo di
solidarieta di Dio con noi, totalmente gratuito, totalmente misericordioso. E questa risposta d’amore al
dramma del dolore umano, specialmente del dolore innocente, rimane per sempre impressa nel corpo di
Cristo risorto, in quelle sue piaghe gloriose, che sono scandalo per la fede ma sono anche verifica della
fede (cfr Omelia per la canonizzazione di Giovanni XXIII e Giovanni Paolo I, 27 aprile 2014).

Anche quando la malattia, la solitudine e I'inabilita hanno il sopravvento sulla nostra vita di donazione,
I'esperienza del dolore pud diventare luogo privilegiato della trasmissione della grazia e fonte per
acquisire e rafforzare la sapientia cordis. Si comprende percid come Giobbe, alla fine della sua
esperienza, rivolgendosi a Dio possa affermare: «lo ti conoscevo solo per sentito dire, ma ora i miei
occhi ti hanno veduto» (42,5). Anche le persone immerse nel mistero della sofferenza e del dolore,
accolto nella fede, possono diventare testimoni viventi di una fede che permette di abitare la stessa
sofferenza, benché 'uomo con la propria intelligenza non sia capace di comprenderla fino in fondo.

6. Affido questa Giornata Mondiale del Malato alla protezione materna di Maria, che ha accolto nel
grembo e generato la Sapienza incarnata, Gesu Cristo, nostro Signore.

O Maria, Sede della Sapienza, intercedi quale nostra Madre per tutti i malati e per coloro che se ne
prendono cura. Fa’ che, nel servizio al prossimo sofferente e attraverso la stessa esperienza del dolore,
possiamo accogliere e far crescere in noi la vera sapienza del cuore.

Accompagno questa supplica per tutti voi con la mia Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 3 dicembre 2014

pagina 13 di 13



