111 DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B
14 dicembre 2014

32 Domenica

Il Vangelo
della Domenica ai Avvento - B

+ Dal Vangelo secondo Giovanni (Gv 1,6-8.19-28)

Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era Giovanni.

Egli venne come testimone

per dare testimonianza alla luce,

perché tutti credessero per mezzo di lui.

Non era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce.

Questa ¢ la testimonianza di Giovanni, quando i Giudei gli inviarono da Gerusalemme
sacerdoti e leviti a interrogarlo: «Tu, chi sei?». Egli confesso e non nego. Confesso: «Io non
sono il Cristo». Allora gli chiesero: «Chi sei, dunque? Sei tu Elia?». «Non lo sono», disse. «Sei
tu il profeta?». «No», rispose. Gli dissero allora: «Chi sei? Perché possiamo dare una risposta a
coloro che ci hanno mandato. Che cosa dici di te stesso?». Rispose: «Io sono voce di uno che
grida nel deserto: Rendete diritta la via del Signore, come disse il profeta Isaian.

Quelli che erano stati inviati venivano dai farisei. Essi lo interrogarono e gli dissero:
«Perché dunque tu battezzi, se non sei il Cristo, né Elia, né il profeta?». Giovanni rispose
loro: «Jo battezzo nell’acqua. In mezzo a voi sta uno che voi non conoscete, colui che viene
dopo di me: a lui io non sono degno di slegare il laccio del sandalo».

Questo avvenne in Betania, al di 1a del Giordano, dove Giovanni stava battezzando.

IL COMMENTO DI PAOLO FARINELLA, BIBLISTA (tratto da paolofarinella.wordpress.com)

Nella introduzione generale al tempo di Avvento che abbiamo fatto nella 1a domenica, abbiamo
ripreso i passaggi dell’origine storica di questo tempo che oggi € il risultato della sintesi tra I'aspetto
penitenziale sviluppatosi in Gallia e I'aspetto gioioso sviluppatosi in Roma. Poiché I’Avvento in Gallia
aveva un andamento penitenziale fu chiamato anche Quaresima di San Martino perché dall’11
novembre a Natale corrono esattamente quaranta giorni. Il nome Quaresima di San Martino fu scelto per
la sua corrispondenza ai quaranta giorni della Quaresima che precedono la Pasqua. Come questa era
dominata dalla penitenza e dal digiuno, cosi anche in Avvento fu prescritto un digiuno che si stabilizzo in
tre giorni alla settimana. La Chiesa, nella sua maternita previdente, alla 3a domenica, quasi a ridosso del
Natale, rompe il digiuno e invita alla festa, alla gioia. Oggi € la 3a domenica di Avvento e I'Eucaristia
connotata da un costante invito alla gioia tanto che fu addirittura chiamata domenica «Gaudete/
Rallegratevi» dalla prima parola dell’antifona d’ingresso che dice testualmente: «Rallegratevi sempre nel
Signore: ve lo ripeto, rallegratevi... il Signore & vicino/Gaudete in Domino semper iterum dico
gaudete ...Dominus prope» (Fil 4,4). Il tema della gioia € ripreso nella 2a lettura tratta dalla 1a lettera ai
Tessalonicesi (5,16-24), in cui Paolo esorta a gioire, a pregare, a discernere, a vivere in pace con il Dio
della pace.

La liturgia come 1a lettura ci propone un brano del Terzo Isaia (Is 61,1-11) il cui inizio, secondo Luca,
Gesu utilizzera nella sinagoga di Nazaret per presentare ufficialmente la sua missione di inviato del
Padre (Lc 4,12-21). |l profeta Isaia presentava la sua vocazione profetica come annuncio del vangelo ai
poveri, cioé a coloro che la tradizione profetica aveva identificato come «poveri/umili di Yhwh» (in
ebraico: ‘anawim) che poi s’identificheranno con le categorie deboli, coloro cioé che la societa evoluta
disdice e non considera. Questi poveri sono una categoria religiosa piu che sociologica: sono infatti
coloro, che consapevoli della presenza del Signore nella Storia, ne assumono il carico e ne portano
avanti le coordinate nascoste attraverso la loro vita vera e coerente, senza conflitti d’interesse, senza
condizioni. Sono coloro che piu tardi, Gesu proclamera «beati» (cf Mt 5,3).

pagina 1 di 11


http://paolofarinella.wordpress.com

IIT DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

Al tempo di Gesu, nella sinagoga si leggevano due letture, la 1a sempre tratta dalla Torah
(Pentateuco) e la 2a dai Profeti. La 1a era proclamata da un levita, la 2a da un laico presente che si
autoinvitava o veniva invitato. Gesu, in quanto laico, si avvale di questa prerogativa, si alza e legge |l
rotolo del profeta Isaia. Finito di leggere, consegna il rotolo e commenta il testo. E’ interessante notare il
modo di citare di Gesu che cosi da al testo una prospettiva nuova che non & piu quella del profeta. Isaia
dice: «Mi ha mandato ad evangelizzare i poveri... a promulgare I'anno di grazia del Signore (il giubileo),
un giorno di vendetta per il nostro Dio (il giudizio di condanna)» (Is 61,3: il testo nella 1a lettura). Gesu
spezza il testo e non cita le parole «un giorno di vendetta», ma si ferma immediatamente prima,
limitandosi ad annunciare I'anno giubilare di perdono: «un anno di misericordia» (Lc 4,19) e tralasciando
I’'annuncio della vendetta. Ecco la logica del Regno annunciato da Gesu: Dio € colui che dilata il tempo
per offrire all’'umanita 'occasione per la conversione. Il tempo di Gesu € un supplemento di tempo.

Se Dio offre un tempo supplementare a ciascuno di noi, non si pud fare penitenza, ma si deve fare
festa; per questo il tema della gioia & 'emblema della 3a domenica che il rituale distingue dalla altre
anche nel colore delle vesti liturgiche: oggi infatti si usa il colore «rosa» al posto del «viola». Il tema della
gioia & pertinente perché appartiene all’attesa, al vangelo che etimologicamente significa «annuncio che
porta gioia» e nel tempo di Avvento per noi s’inaugura un anno giubilare di misericordia: il nuovo anno
liturgico-B €& il nostro nuovo «kairos/tempo opportuno», qualitativamente favorevole per I'incontro con il
Signore nella Storia. Dira Giovanni che Dio ha mandato nel mondo il Figlio suo non per condannare il
mondo, ma perché il mondo si salvi per mezzo suo (cf Gv 3,17). |l motivo della gioia € dunque radicato
in Dio stesso, in forza del principio che c’é piu gioia in cielo per un peccatore che si converte che non per
novantanove giusti che non hanno bisogno di conversione (cf Lc 15,7)

Il vangelo dal canto suo ci propone la parte in prosa del Prologo di Giovanni che descrive la figura del
Precursore come spartiacque tra il mondo delle tenebre e il mondo della luce attraverso una
conversazione drammatica e anche scaltra da parte di Giovanni Battista. Egli infatti non solo riesce a
non rispondere ai suoi interlocutori, mandati dai capi religiosi a verificare la novita del battesimo di
penitenza, ma sa anche depistare la loro attenzione da sé per indirizzarla su quella del Messia. Giovanni
cioé svolge veramente il suo ruolo di «voce che grida»: egli non attira a sé e non fa concorrenza, ma
conduce a colui che € in mezzo a loro e che loro non conoscono (Gv 1,26). Giovanni Battista avrebbe
potuto essere un ottimo psicoterapeuta.

Non basta cercare per trovare, bisogna anche sapere cercare. Sant’lgnazio negli Esercizi spirituali
insegna il «principio e fondamento» del metodo cristiano che & «sapere cid che voglio». Domenica
scorsa, nella 2a di Avvento abbiamo riflettuto sul senso teologico della strada e oggi la liturgia porta
ancora piu a fondo questa riflessione: non basta mettersi in strada, bisogna sapere dove andare,
bisogna conoscere la meta. Chi fa una ricerca, parte da una idea, chi vuole raggiungere un obiettivo,
conosce l'obiettivo. Se vogliamo incontrare Dio, dobbiamo conoscere noi stessi. Per tre volte Giovanni
dice di non essere quello che gli altri pensano che egli sia (vv. 20-21) e infine quando gli chiedono «Che
cosa dici di te stesso?» (v. 22) risponde di essere solo la voce anonima che annuncia uno piu forte di lui
(v. 23). Egli sa perfettamente di essere la voce, ma contemporaneamente sa anche di non essere il
Cristo, Elia o il profeta (vv. 20.21.25). Non si appropria di funzioni non sue, né si sminuisce per paura o
per convenienza: egli & se stesso, solo e semplicemente se stesso: davanti alle folle, davanti ai capi,
davanti al «piu forte», davanti alla sua coscienza.

Spunti di omelia

La testimonianza di Giovanni e la mia vita

L’applicazione della Scrittura alla propria situazione esistenziale € un procedimento conosciuto e di
cui spesso smarriamo la via, limitandoci ad una lettura astratta della Bibbia, intellettuale o razionalistica
o dall’altro versante talmente spiritualista da perdere di vista la dimensione umana, cioé I'ambito della
nostra esperienza, I'unico ambito che possiamo vivere e abitare e dove soltanto possiamo incontrare
Dio.

La comunita di Qumran, fiorente al tempo di Gesu, aveva sviluppato un procedimento esegetico,
chiamato Pésher/Pesharim (dalla radice pSr = spiegare, interpretare): «Alcuni testi — ad esempio il
pésher di Abacuc — sono commenti completi di un testo biblico, che applicano quest’ultimo, versetto per
versetto, alla situazione presente». Si legge la Parola per applicarla alla vita di «ora» e di «adesso». E’ il
senso dell’lomelia. Applichiamo questo metodo alla nostra situazione reale perché il Vangelo & Parola di
Dio che risuona «oggi» per me, per noi (Lc 4,21) mentre la leggiamo e la commentiamo all’interno della
nostra comunita eucaristica.

pagina 2 di 11



IIT DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

«Chi sei tu? — Tis ei?» (Gv 1, 19 e 22; cf 8,25; 21,12).

La domanda posta dalla commissione d’inchiesta a Giovanni “Chi sei tu?”, & la domanda che
attraversa la storia di ciascuno di noi, perché ci obbliga all’individuazione della nostra identita. In altre
parole: io devo sapere chi sono. Non basta avere opinioni, o formule precostituite (Elia, il profeta),
bisogna sapere chi si & e chi non si e, bisogna cioé avere un contatto vero e coerente con se stessi, se
vogliamo vivere la nostra vita nell’autenticita e nella verita.

La commissione d’inchiesta viene dal Tempio, inviata dai Farisei, cioé dai custodi delle tradizioni, del
culto, della spiritualita, della liturgia, della regola: sono gli specialisti del sacro. Noi siamo specialisti della
vita religiosa, perché poniamo Dio nel mezzo dei nostri discorsi, dei nostri ragionamenti e delle nostre
aspirazioni. C’¢ il rischio d’identificarci con Lui e di contrabbandare la nostra volonta con la sua e quindi
di chiuderci alle «gioiose notizie» che ogni giorno c’invia attraverso gli avvenimenti che viviamo, anche
quelli che a noi sembrano banali o insignificanti.

La domanda “chi sei tu?” & personale e acquista un senso nuovo e dirompente: «Perché ho fatto
questa scelta di vita, questo lavoro, questi impegni? Qual € la mia identita personale all’interno degli
ambienti di vita e nelle relazioni che vivo? Qual € la ragione, la motivazione del mio essere uomo,
donna, madre, figlia, marito, figlio?». Giovanni sgombra subito il terreno, distruggendo le eventuali
illusioni che i commissari avrebbero potuto farsi di lui e li incalza: «lo non sono il Cristo», non
assumendosi onori e compiti che non gli appartengono. A volte, pud succedere che le persone che
vengono a contatto con noi, tendono a considerarci migliori degli altri. Non dobbiamo illudere con le
apparenze: la nostra consistenza € semplicemente nell’essere noi stessi, sempre, ovunque con
chiunque. Anche se questo comporta incomprensione, giudizi, etichettature, esclusione. Forse é
possibile che di fronte agli altri non sappiamo cosa rispondere, ma quando rientriamo nel segreto della
nostra stanza, la dove non possiamo né barare né nasconderci, perché «il Padre tuo, che vede nel
segreto» (Mt 6, 4.6) ci obbliga a rispondere alla verita di noi stessi: «Chi sono io?».

L’apostolo Pietro mi chiede di testimoniare senza inganno a coloro che m’interrogano, il motivo che
fonda la mia scelta di speranza: «Santificate il Cristo Signore nei vostri cuori, sempre pronti a dare
risposta a chi vi domanda (il) motivo della speranza che € in voi» (1Pt 3,15). Se io non conosco qual € il
mio nome, se ho smarrito la mia identita, quale risposta credibile io posso mai dare? Se 'immagine di
Dio che & in me (Gen 1,27) non & nitida, come posso io mettere a fuoco quella nel volto e nel cuore
dell’altro/a?

«lo, voce che grida nel deserto» (Gv 1,23; cf. Is 40,3; Mal 3,3-4). Giovanni non si appropria di diritti e
meriti non suoi, egli s’identifica con una «voce che grida nel deserto». L’'umanita ha raggiunto I’apice del
suo deserto perché da Adam ed Eva in poi il processo di allontanamento da Dio, progressivo e
inesorabile, ha raggiunto la sua pienezza: piu in la da Dio, piu lontano non si pud piu andare perché non
C’é piu né spazio né tempo; c’é il deserto, la non vita, l'isolamento. Resta solo lo spazio per una «voce
che grida nel deserto» della disperazione... che Dio viene di persona, «in mezzo» agli uomini anche se
gli uomini non lo sanno riconoscere. Per riconoscerlo & necessario cogliere la «voce» il cui grido nel
caos diventa sempre piu flebile, sempre piu debole. Alla scuola di Giovanni il testimone, s'impara ad
«ascoltare il silenzio» perché Dio sa parlare solo le parole del cuore € il cuore parla senza parole.

Essere voce! Forse € qui il mistero della vocazione cristiana. La voce € consistente finché contiene e
trasmette il messaggio della Parola e se non ha contenuto, & solo un suono vuoto e vacuo. La voce
mette solo in relazione chi parla e chi ascolta. E’ un soffio, anche quando grida, perché dice la fragilita di
chi la usa.

Nel monastero della nostra esistenza, siamo chiamati ad essere questa voce a livelli diversi:

- Sono voce che grida a livello individuale. Sperimento la distanza tra quello che dico di essere e
quello che vorrei essere; tra la mia realta e il mio ideale; tra il mio quotidiano e il sogno della mia liberta;
tra gli idoli che riempiono la mia vita e il Dio di Abramo, di Isacco, di Giacobbe, di Mosé, dei Profeti, di
Giovanni Battista, degli Apostoli, di Maria e di Gesu Cristo. Allora nel silenzio della notte, nella solitudine
dell’essere, nel colloquio della preghiera io sono voce che grida: «dagli abissi invocai te/gridai a te, o
Yhwh: Signore, ascolta la mia voce!» (Sal 130/129,1-2); «lo grido a te: salvami!» (Sal 119/118,146).

- Sono voce che grida nel deserto del mondo, quel mondo satanico che urla bisogni di schiavitu per
rendere uomini e donne sempre piu alienati da se stessi, assetati di denaro e di potere.

- Sono voce che grida nel deserto di larga parte del’'umanita, impegnata a morire di parole morte da
non avere tempo per invocare il Signore e Creatore. La maggior parte dei cristiani battezzati non ha
tempo, nemmeno un’ora (cf Mt 26,40) da passare con il Creatore, ’Eterno che ci concede tutto il nostro
tempo: 12 mesi all’anno, 52 settimane ca., 365 giorni 8.760 ore all’anno, 888 ore al mese, 168 ore alla
settimana e noi? Noi come Pietro e gli altri due discepoli: «Non avete potuto vegliare un’ora sola con
me» (Mt 26,40).

pagina 3 di 11



IIT DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

- Sono voce che grida nel deserto dell’orgoglio e dell’autosufficienza per intercedere la compassione
e la misericordia di Dio perché tutti gli uomini e le donne si salvino nel nome del Signore Gesu.

- Sono voce che grida nel deserto della desolazione e del peccato, come Abramo che lotta con Dio
nel silenzio della notte per pretendere la salvezza, in nome di un pugno di giusti (Gen 18, 16-33). Voglio
essere la voce che s’immola per la salvezza del mondo, per il quale Cristo ha dato la vita.

- Sono voce corale di lode e di gioia che raccoglie tutte le voci gioiose, sparse per il mondo, per stare
davanti a Lui e perdere tempo con Lui, secondo il costume degli innamorati che hanno tempo soltanto
per il tempo dell’amore. lo sono solo una voce, attento al richiamo dell’lamore, per rispondergli subito e
andargli incontro, nel convito d’amore: “Una voce, il mio diletto! Eccolo, viene...” (Ct 2,8).

In mezzo a voi sta uno che voi non conoscete (Gv 1,26)

Il greco usa il verbo al perfetto (héstéken) per indicare un’azione passata i cui effetti continuano nel
presente in modo duraturo: «in mezzo a voi sta e ci resta uno che voi non conoscete». E’ in mezzo a
voi!, non fuori di voi, non accanto, non nelle vicinanze, non in un angolo: Egli sta al centro di voi stessi, &
il centro del vostro esistere e del vostro vivere. Parafrasando gli angeli della risurrezione, potremmo dire:
non cercate fuori di voi, colui che vive dentro di voi (cf. Lc 24,5). Eppure spesso lo cerchiamo oltre e al di
la della nostra vita, illudendoci di trovarlo in chiesa, in coro, nella liturgia, nei riti, nella preghiera
meccanica, senza sapere o facendo finta di sapere che questi sono luoghi della Presenza per se stessi.
Possono esserlo, ma a condizione che io prima abbia attraversato il pozzo profondo del mio essere, la
dove soltanto la solitudine dell’anima mi pud mettere in contatto con la Shekinah/Presenza nascosta di
colui che vive in mezzo alla mia identita e ne svela il volto e la bellezza.

In mezzo a voi sta uno! La sua presenza € nel cuore stesso di questa comunita eucaristica, della
vostra famiglia, delle vostre amicizie, a patto che ciascuno accetti di essere sacramento visibile
dellinvisibile e strumento di comunicazione e di partecipazione. Egli sta in mezzo per farsi condividere,
per farsi ancora spezzare dal’lamore di quanti partecipano al banchetto della comunita, portando se
stessi con le due tendenze al bene e al male e mettendo se stessi sul banchetto della fraternita e sulla
mensa dell’Eucaristia. Se Lui & in mezzo a voi, bisogna riconoscerlo! Eppure, «voi non lo conoscete!».
Come e tragica questa affermazione. E’ estraneo pur restando «in mezzo», uno sconosciuto, pur
essendo presente! Se non siamo in grado di conoscerlo, significa che c’€ un impedimento alla vista e si
rende necessario comprare da Lui «collirio per ungerti gli occhi e ricuperare la vista» (Ap 3,18).

Per recuperare la vista della conoscenza, bisogna interrogare il cuore, perché solo il cuore sa vedere
e scrutare i moti d’amore, come avviene ai discepoli di Emmaus: «Allora si aprirono i loro occhi e lo
riconobbero. Ma lui spari dalla loro vista. Ed essi si dissero I'un I'altro: Non ci ardeva forse il cuore nel
petto mentre conversava con noi lungo il cammino, quando ci spiegava le Scritture?» (Lc 24, 31-32). La
conoscenza € data dalla vista, cioé dalla sperimentazione del’amore che si traduce in fraternita
condivisa e partecipata, vissuta con gesti, atteggiamenti e parole di tenerezza che diventano
accoglienza dell’altro/a come €&, senza pretendere nulla in cambio: «Chi, infatti, non ama il proprio fratello
che vede, non pud amare Dio che non vede» (1Gv 4,20).

Conoscere € amare! Amare vuol dire proiettarsi completamente nell’altro, considerato come la parte
migliore di me, perché esprime per me il volto autentico di Dio che mi ama come sono, nella mia fragilita
e nella mia pochezza. La via della conoscenza sperimentale di Dio avviene attraverso la Scrittura che
svela il pensiero e il cuore di Dio, nel momento in cui Lui in persona parla al cuore, svelando i suoi
sentimenti, le sue attese, i suoi progetti e la profondita del nostro cuore: Non ci ardeva forse il cuore nel
petto mentre conversava con noi lungo il cammino, quando ci spiegava le Scritture? Non si possono
leggere le Scritture solo con la testa, esse sono essenzialmente una questione di cuore che
biblicamente € la sede della conoscenza sperimentale. In ebraico yada che significa conoscere, € lo
stesso verbo che si usa per descrivere la relazione sessuale, cioé la relazione piu umana e piu profonda
che il cuore possa sperimentare, la relazione che fonde due esistenze per farne una sola, nella sintesi
dell’amore che si fa pura conoscenza dell’altro perché trasforma nell’altro e che si trasforma in un altro,
in figlia/o.

Impegnarsi nella conoscenza significa ancora e piu profondamente avere stima e cura di se stessi
per essere dono unico per coloro con cui condividiamo I'Uno che sta in mezzo a noi. Ancora, significa
impegnarsi nell’essere voce che grida I'amore incontenibile che sta nel cuore: dire con parole e gesti che
’lamore vissuto € un amore di cuore, cioe reale e appassionato che vivo come sacramento visibile, cioé
sperimentabile dell’lamore di Dio che si fa carne per essere sperimentato e toccato.

La voce e la mia vita, allora, diventano parola incarnata che testimonia davanti al mondo che il
Signore mi abita e io mi lascio abitare dalle sue presenze che sono il volto, il cuore e i sentimenti dei
miei fratelli e delle mie sorelle, gli avvenimenti del mondo, i segni dei tempi.

pagina 4 di 11



I11 DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B
IL COMMENTO DI PADRE BONATO, S.J.

Il Vangelo di questa domenica ci presenta la testimonianza di Giovanni Battista. “Egli venne come
testimone per rendere testimonianza alla luce, perché tutti credessero per mezzo di lui” (Gv 1,7). Nella
prima parte la testimonianza del Battista & una testimonianza in negativo in cui troviamo un esempio di
cido che si chiama “abnegazione”. Negare la propria importanza, negare se stesso & una disposizione
indispensabile per lasciare tutto il posto disponibile per il Signore. Ognuno di noi ha la tendenza a
credersi il padrone, il salvatore di se stesso, e a darsi grande importanza. In questo caso il Signore non
pud comunicarci i suoi doni, non pud donarci se stesso, non pud salvarci, perché in noi non c’e¢ posto
per lui. Per prepararci alla festa del Natale, dobbiamo invece fare il vuoto in noi stessi, perché ci sia uno
spazio per il Signore. Giovanni Battista ha questa umilta, e lo dimostra in modo molto deciso. Il Vangelo
ci riferisce che vengono a lui, da Gerusalemme, sacerdoti e leviti per interrogarlo perché la sua missione
provoca perplessita. Egli infatti si € ritirato nel deserto per vivere una vita molto austera e per invitate le
gente a convertirsi.

| sacerdoti e leviti gli chiedono: “Chi sei tu?” (Gv 1, 19). La risposta che da Giovanni € relativa a una
domanda che essi non hanno formulato, ma che € la loro vera domanda: “lo non sono il Cristo”(Gv
1,20). Il Battista intuisce subito che essi pensano che egli sia il Messia, o il Cristo (“Cristo” & la
traduzione greca del termine ebraico “Messia”), o che egli creda di essere tale. Percido mette subito le
cose in chiaro: “lo non sono il Cristo”. Allora essi gli chiedono: “Che cosa dunque? Sei Elia?”. Giovanni
risponde: “Non lo sono”.Ed essi ancora “Sei tu il profeta?”. Risponde: “No”. Gli chiedono infine: “Chi sei?

Perché possiamo dare una risposta a coloro che ci hanno mandato. Che cosa dici di te stesso?”. A
questo punto Giovanni da una risposta positiva, ma molto umile; non dice di essere qualcuno, ma
soltanto una voce: “lo sono voce di uno che grida nel deserto: Preparate la via del Signore...”. Tutta la
missione del Battista si riassume nell’essere questa voce che invita a preparare la via del Signore. |
sacerdoti e i leviti lo interrogano: “Perché dunque battezzi, se tu non sei il Cristo...”. Giovanni risponde:
“lo battezzo con acqua... ma in mezzo a voi sta uno che voi non conoscete, uno che viene dopo di me,
al quale io non sono degno di sciogliere il legaccio del sandalo”. Noi siamo invitati ad ammirare e a
imitare l'atteggiamento di umilta del Battista. Dobbiamo prepararci all'incontro del Signore riconoscendo
la nostra incapacita di salvarci da soli.

La prima lettura definisce in modo piu completo la missione del Salvatore. Nel testo del profeta Isaia
e Cristo stesso che dice: “Lo Spirito del Signore Dio & su di me, perché il Signore mi ha consacrato con
'unzione”. Egli &€ mandato “a portare il lieto annunzio ai poveri, a fasciare le piaghe...”. L'operazione di
Gesu consiste nella liberazione dai peccati e dalle oppressioni. Egli & venuto per ridare a tutti gli uomini
la dignita e la liberta dei figli di Dio che lui solo pud comunicare.

Nella seconda lettura Paolo ci esorta ad avere tre atteggiamenti, che dovrebbero essere i nostri
atteggiamenti abituali: 1) la gioia costante: “Siate sempre lieti”. Dobbiamo essere sempre nella gioia,
anche quando le cose non vanno secondo le nostre aspettative. 2) “Pregate incessantemente”. Per
mezzo della preghiera possiamo entrare in relazione con Dio in modo continuo, e questa relazione
infonde nei nostri cuori la vera gioia. 3) “In ogni cosa rendete grazie...”. Dio & tanto generoso con noi, e
noi dobbiamo sempre riconoscere i suoi benefici, il suo amore. Gioia, preghiera e gratitudine sono i frutti
della stessa pianta: quella dello Spirito di Dio nel vero credente, che consente di vivere ogni situazione
in Dio, anche la dove vi sono tribolazioni e dolore. La volonta di Dio € propria questa: una vita spirituale
vissuta sempre alla sua presenza.

PER APPROFONDIRE (tratto da www.ocarm.org)

Il contesto nel quale Giovanni Battista appare nel Vangelo di Giovanni

Il Vangelo di Giovanni fu scritto alla fine del primo secolo. In quel tempo, tanto in Palestina come
nell’Asia Minore, dovunque ci fosse una comunita di giudei, c’erano anche persone che avevano avuto
contatto con Giovanni Battista o che erano state battezzate da lui (At 19,3). Visto da fuori, il movimento
di Giovanni era molto simile a quello di Gesu. Ambedue annunciavano l'arrivo del regno (Mt 3,1-2) e
ambedue esigevano la conversione (Mt 4,17). Ci deve essere stata una certa concorrenza tra i seguaci
di Giovanni e quelli di Gesu. Per questo la risposta di Giovanni riguardo a Gesu valeva non solo per gli
inviati dei sacerdoti e dei farisei del tempo di Giovanni, ma anche per le comunita cristiane della fine del
primo secolo. Di fatto, tutti i quattro vangeli si preoccupano di riferire le parole di Giovanni Battista che
afferma di non essere lui il messia (Mt 3,3.11; Mc 1,2.7; Lc 3,4.16; Gv 1,19-23.30; 3,28-30).

pagina 5 di 11


http://www.incamminocongesu.org

111 DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B
Commento alla testimonianza di Giovanni

* Giovanni 1,6-8: Il posto di Giovanni dentro il piano di Dio: dare testimonianza alla luce.

Il Prologo del quarto Vangelo afferma che la Parola viva di Dio € presente in tutte le cose e brilla nelle
tenebre come luce per ogni uomo. Le tenebre tentano di spegnerla, ma non ci riescono (Gv 1,15).
Nessuno riesce a nasconderla, perché non riusciamo a vivere senza Dio per molto tempo. La ricerca di
Dio, sempre di nuovo, rinasce nel cuore umano. Giovanni Battista venne per aiutare il popolo a scoprire
questa presenza luminosa della Parola di dio nella vita. La sua testimonianza fu cosi importante, che
molta gente pensava che fosse lui il Cristo (Messia)! (At 19,3; Gv 1,20). Per questo il Prologo chiarifica:
“Giovanni non era la luce! Venne per dare testimonianza alla luce!”.

* Giovanni 1,19-21: La testimonianza negativa di Giovanni riguardo a se stesso: egli non e quello che
gli altri pensano di lui.

| giudei inviarono sacerdoti e farisei per sapere chi era questo Giovanni che battezzava il popolo nel
deserto e che attraeva tanta gente da tutte le parti. E mandarono a chiedere: “Chi €?” La risposta di
Giovanni € curiosa. Invece di dire chi &, risponde che non é: “Non sono il Messia!”. Aggiunge poi altre
due risposte negative: lui non & né Elia, né il profeta. Si tratta di aspetti differenti della stessa speranza
messianica. Nei tempi messianici, Elia sarebbe tornato per ricondurre il cuore dei padri verso i figli e
quello dei figli verso i padri. Ossia, sarebbe tornato per restaurare la convivenza umana (Ml 3,23-24; Si
48,10). Il profeta, annunciato per condurre, in futuro, a buon termine I'opera iniziata da Mose, era visto
dal popolo come il Messia atteso (Dt 18,15). Giovanni rifiuta questi titoli messianici, perché non era lui il
Messia.

Piu avanti pero, sara proprio Gesu a dire che Giovanni era Elia (Mt 17,12-13). Come spiegare questa
affermazione? |l fatto & che c’erano varie interpretazioni sulla missione di Elia. Alcuni dicevano che il
Messia sarebbe stato come un nuovo Elia. In questo senso Giovanni non era Elia. Altri dicevano che la
missione di Elia era solo quella di preparare la venuta del Messia. In questo senso Giovanni era Elia.

In questo dialogo tra Giovanni e i farisei e sacerdoti traspare la catechesi delle comunita della fine del
primo secolo. Le domande dei sacerdoti e dei farisei sul significato di Giovanni Battista dentro il piano di
Dio erano anche le domande delle comunita. Cosi, le risposte di Gesu, raccolte dall’evangelista,
servivano anche per le comunita.

* Giovanni 1,22-24: La testimonianza positiva di Giovanni: egli € solo uno che prepara la strada.

“Perché dunque battezzi se non sei il Cristo né Elia né il profeta?” Gli inviati dei sacerdoti e i farisei
volevano una risposta chiara, perché dovevano rendere conto a quelli che |i avevano incaricati di
interrogare Giovanni. Ad essi non bastava sapere cid che Giovanni non era. Volevano sapere chi egli € e
cosa significa dentro il piano di Dio. La risposta di Giovanni & una frase ripresa dal profeta Isaia, frase
molto usata, che appare nei quattro vangeli: “Sono una voce che grida nel deserto. Preparate le vie del
Signore” (Mt 3,3; Mc 1,3; Lc 3,4; Gv 1,23). In questo uso dell’Antico Testamento appare la mistica che
animava la lettura che i primi cristiani facevano della Sacra Scrittura. Essi cercavano dentro le parole,
non tanto gli argomenti per provare affermazioni, ma molto piu per verbalizzare e esplicitare per essi
stessi e per gli altri la novita dell’esperienza che avevano di Dio in Gesu (cfr 2 Tim 3, 15-17).

* Giovanni 1,25-28: |l significato del battesimo e della persona di Giovanni.

Nelle comunita cristiane della fine del primo secolo c’erano persone che conoscevano solo il
battesimo di Giovanni (At 18,25; 19,3). Entrando in contatto con altri cristiani che erano stati battezzati
nel battesimo di Gesu, quelli volevano sapere quale era il significato del battesimo di Giovanni. In quel
tempo c’erano molti tipi di battesimo. Il battesimo era una forma con cui la persona si comprometteva
con un determinato messaggio. Chi accettava il messaggio era invitato a confermare la sua decisione
attraverso un battesimo (abluzione, purificazione o bagno). Per esempio, con il battesimo di Giovanni la
persona si vincolava al messaggio annunciato da Giovanni. Con il battesimo di Gesu, la persona si
vincolava al messaggio di Gesu che gli comunicava il dono dello Spirito (At 10,44-48; 19,5-6).

In mezzo a voi sta uno che voi non conoscete. Questa affermazione di Giovanni si riferisce a Gesu,
presente nella moltitudine. Nel tempo in cui Giovanni scriveva il suo vangelo, Gesu continuava ad
essere presente nelle comunita e nelle persone, soprattutto nei poveri con i quali egli si identificava.
Oggi egli sta in mezzo a noi in molte maniere e anche oggi, molte volte, noi non lo conosciamo.

pagina 6 di 11



111 DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B
Ampliando le informazioni del Vangelo di Giovanni su Giovanni Battista.

* Giovanni Battista nel Vangelo di Giovanni

Giovanni provocd un movimento popolare molto grande. Lo stesso Gesu aderi al movimento del
Battista e si fece battezzare da Iui nel fiume Giordano. Anche dopo la morte, Giovanni continuava ad
esercitare una grande attrazione e influenza, sia tra i giudei che pure tra i cristiani che provenivano dal
giudaismo (At 19,1-7). Le informazioni su Giovanni Battista, conservate nel quarto Vangelo (Gv
1,6-8.15.19-36; Gv 3,22-30), sono le seguenti: 1) Giovanni venne per dare testimonianza alla luce (Gv
1,6-8); 2) Gesu venne dopo Giovanni e fu anche discepolo di Giovanni. Ma nonostante cio, egli € piu
importante di Giovanni, perché esisteva prima di Giovanni: “Colui che viene dopo di me mi & passato
avanti, perché era prima di me” (Gv 1, 15.30). Gesu ¢ la Parola creatrice che stava presso il Padre fin
dalla creazione (Gv 1,1-3); 3) Giovanni confessd apertamente: “lo non sono il Cristo. Non sono Elia. Non
sono il Profeta che il popolo attende. Sono solo uno che grida nel deserto: raddrizzate il cammino del
Signore” (Gv 1,19-23); 4) Di fronte a Gesu, Giovanni si considera indegno di sciogliere il legaccio del suo
sandalo e dice: “Egli deve crescere e io diminuire” (Gv 1,27; 3,30); 5) Riguardo a Gesu egli dichiaro al
popolo: “Ho visto lo Spirito scendere come una colomba dal cielo e posarsi su di lui. Egli battezzera con
lo Spirito Santo” (Gv 1,32-33); 6) Giovanni indica Gesu come I'agnello di Dio che toglie il peccato del
mondo (Gv 1,29.36), I'eletto di Dio (Gv 1,34).

* La Galleria degli incontri nel Vangelo di Giovanni

Nel Vangelo di Giovanni, sono narrati con molti dettagli gli incontri vari che Gesu ebbe con le persone
lungo tutta la sua vita itinerante in Palestina: con i primi discepoli (Gv 1,35-51), con Nicodémo (Gv
3,1-13; 4,14; 7,50-52; 19,39), con Giovanni Battista (Gv 3, 22-36), con la samaritana (Gv 4, 1-42), con il
paralitico (Gv 5,1-18), con la donna che stava per essere lapidata (Gv 8,1-11), con Marta e Maria (Gv
11,17-37). Questi e altri incontri sono come dei quadri, collocati sulle pareti di una Galleria d’arte. Essi
rivelano agli occhi attenti di chi sa apprezzare qualcosa di cio che sta oltre il dettaglio, cioé I'identita di
Gesu. Allo stesso tempo, mostrano le caratteristiche delle comunita che credevano in Gesu e davano
testimonianza della sua presenza. Sono anche specchi che aiutano a scoprire cid che succede dentro di
noi quando ci incontriamo con Gesu. Lo specchio dell’incontro di Gesu con Giovanni Battista, che
meditiamo in questa terza domenica di Avvento, ci aiuta a prepararci per l'incontro con Gesu nella
prossima festa di Natale.

“Rallegratevi” - IL COMMENTO DI WILMA CHASSEUR (www.incamminocongesu.org)

Oggi siamo invitati a rallegrarci. Sia nella prima che nella seconda lettura e gia nell’antifona
d’ingresso, risuona questo invito. Ma perché mai dovremmo rallegrarci con tutti i pericoli che ci
minacciano, le insidie che ci sovrastano e le difficolta che ci angustiano? La risposta é triplice e si trova
in tutte e tre le letture.

« Vestiti di salvezza e di giustizia

Prima lettura: “lo gioisco pienamente nel Signore, la mia anima esulta nel mio Dio, perché mi ha
rivestito delle vesti di salvezza, mi ha avvolto con il manto della giustizia”. Ecco di che rallegrarci: siamo
stati salvati e giustificati. La nostra condanna & stata revocata: siamo dei graziati. Per grazia siamo
salvati. Il nemico & stato disperso e il Signore ne ha preso il posto. E’ Lui che ora & in mezzo a noi: ecco
la fonte della gioia che allontana ogni tristezza e ogni sventura e non solo & in mezzo a noi, ma “ci
rinnovera con il suo amore”. Piu di cosi...

Seconda lettura: “Fratelli, siate sempre lieti, pregate e in ogni cosa rendete grazie: questa infatti € la
volonta di Dio, in Cristo Gesu, verso di voi”. Ecco il secondo motivo per cui rallegrarci: non siamo soli,
abbiamo un Padre che ascolta le nostre preghiere, ci consola, ci perdona e ci da la sua pace che
sorpassa tutte le altre. Ma la ragione suprema per cui rallegrarci ci viene dal Vangelo. Appare ancora
all’orizzonte la figura imponente del Battista che, secondo alcuni studiosi, avrebbe forse fatto il suo
noviziato nella comunita giudaica di Qumran e promette nientemeno che I'arrivo di Colui che battezzera
in Spirito Santo e fuoco. Ecco il motivo massimo per cui rallegrarci: ci € stato dato lo Spirito Santo. Lo
Spirito di Dio & una forza travolgente che puo disperdere in un attimo tutte le nostre tristezze e angustie
e puo renderci, in un istante, in un batter d’occhio, nuovi fiammanti, dentro e fuori. Eccovene un esempio
da questa lettera a Gesu Bambino, come vi avevo promesso, scritta da Claudia. Pensate che bello:
Iiniziativa di una scuola di scrivere la lettera a Gesu Bambino, ha avuto un tale successo che sono
giunte piu di 600 lettere!

pagina 7 di 11


http://www.incamminocongesu.org

IIT DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

* La lettera a Gesu Bambino di Claudia

“Caro Gesu, non sembra anche a te che tutto stia cambiando? lo mi ritrovo, a volte, come immobile,
quasi inconsapevole di quello che sta succedendo... Si, questo mondo sta cambiando e purtroppo non
in meglio. Ma che fine ha fatto il bene? A volte penso che siamo noi stessi la causa della nostra rovina e
che sarebbe bello che almeno a Natale ci fosse una pausa per gustare la pace; poi magari capiremmo
che la nostra vita & molto diversa da come potrebbe essere e la vorremmo cambiare. Caro Gesu, si
avvicina il Natale, la tua festa, e tu sei la pace, tu sei tutto quello di cui abbiamo bisogno per trasformare
la nostra vita e vali piu di mille regali. Scusa, Gesu, se quello che troverai non sara un mondo perfetto,
ma voglio dirti che sotto a quest’'ombra negativa, nei nostri cuori c’€ ancora la luce, quella luce che il
giorno di Natale sara ancora piu intensa, perché arrivi tu. lo mi sento avvolta da questo chiarore e sai
perché? Perché vivo la gioia dei miei tredici anni, ho tanti amici che mi vogliono bene, una famiglia
stupenda, tutto I'affetto che serve e non potrei desiderare altro! Davanti a me, poi, si sta per aprire una
nuova strada: il prossimo anno andro alle superiori € questo percorso € per me pieno di fascino! Cose
normali - qualcuno potrebbe dire - per una ragazza della mia eta. Certo, ma tutto questo € diverso se ci
sei tu, perché ogni cosa prende un significato nuovo, si illumina di una nuova luce. Ti prego, Gesu,
accompagnami nella mia strada come hai sempre fatto come un amico e questa sara una continua
scoperta di cose nuove e sara gioia!”

“Nonostante” - IL COMMENTO DI PAOLO CURTAZ (tratto da www.tiraccontolaparola.it)
Videocommento

Un nuovo inizio, una nuova Creazione, anche se abbiamo alle spalle molti Natali, forse troppi. Anche
se questo Natale cadra ancora in un clima di sfiducia e di crisi economica e, Dio non voglia, di sottile
disincanto e rassegnazione. Percid dobbiamo stare svegli, reagire, non lasciarci travolgere, non
addormentarci. Sarebbe un bel guaio, una catastrofe, per dirla tutta. Persone come Giovanni ci
scuotono, come un pugno in pieno volto. Anche lui € una sorpresa, una delle tante che Dio ci riserva, un
modo inatteso e diretto per scuoterci dalle nostre mille abitudini, dal nostro cristianesimo che rischia di
irrancidire. Questo ci é chiesto: destarci dal sonno. Ritrovare I'anima. Osare. Per farlo, pero, ci & chiesta
una cosa sola: non confidare nei progetti degli uomini, lasciare spazio (anche come scelta, se
necessario) alla gioia. E, soprattutto, essere autentici.

Sgraditi ritorni

Il lamento del popolo in esilio in Babilonia & stato ascoltato. Dio ha squarciato i cieli ed € sceso. La
profezia si € avverata: sono i persiani, ora, a dominare la scena politica: i babilonesi sono sconfitti e gli
ebrei liberati, dopo settant’anni di deportazione. Il rientro a casa ¢ difficile e pieno di pericoli ma, la cosa
peggiore, € che a Gerusalemme nessuno piu si ricorda di loro. | deportati vengono confinati al margini
della citta, sull’altura di Sion, le loro terre sono ormai coltivate da altri, ebrei senza scrupoli approfittano
della crisi finanziaria (!) per prestare a tassi di usura e un’inattesa carestia porta alle soglie della morte
gli scampati. Dio ha squarciato il cielo ed & sceso. Gli uomini hanno chiuso agli uomini la terra.
Sopravvissuti alla prigionia, i deportati ora rischiano di morire di stenti nella citta che li ha dimenticati. E
Isaia, il cosiddetto terzo Isaia, profetizza e invita tutti alla gioia. Approfittare della crisi per cercare la gioia
altrove, oltre, in alto. Vi ricorda qualcosa?

Preghiera

La gioia dell’altrove che mi permette di vivere il dolore presente con fiducia nasce dalla preghiera,
afferma Paolo scrivendo ai Tessalonicesi. Un preghiera che non é l'insistente richiesta di risoluzione dei
problemi, ma I’abbandono fiducioso in chi pud darmi la forza per affrontare ogni notte, ogni dolore. E
possibile prepararsi al Natale nonostante la grande fatica che stiamo sperimentando. E possibile vivere
con una gioia che nasce dalla fede ed e nutrita, nello Spirito, dalla preghiera. Cristo nasce nei nostri
cuori, se lo desideriamo. Lo incontriamo vegliando su noi stessi, lasciando che l'interiorita riprenda il suo
spazio nelle nostre vite travolte dagli affanni. Ma esiste una condizione, semplice. Per poter accogliere
Dio che nasce, dobbiamo camminare verso I'autenticita.

Chi sei?

Giovanni riceve la visita degli inviati del Sinedrio che si interrogano, loro, i detentori del potere a
proposito di questo strano personaggio che non si spaventa neppure di fronte alle autorita religiose, che
non ne enfatizza il ruolo, che tira diritto per la sua accidentata strada.

pagina 8 di 11


http://www.tiraccontolaparola.it
https://www.youtube.com/watch?v=oRUn_uDVyW8

IIT DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

«Chi sei?», chiedono. Giovanni € chiaro: lui non ¢ il Cristo. Potrebbe pensarlo: gli altri lo pensano di
lui (bisognosi come siamo di Cristi). Potrebbe approfittarne, cedere alla piu subdola delle tentazioni,
quella del delirio di onnipotenza. No, dice Giovanni, lui non si prende per Dio. Anche lui, come i penitenti,
ne e disperatamente alla ricerca... Giovanni ci ammonisce: solo riconoscendo il proprio limite, che &
opportunita e non mortificazione, possiamo diventare liberi per accogliere il Dio fragile che nasce. Solo
riconoscendo che non abbiamo in noi tutte le risposte, possiamo metterci alla ricerca. Solo entrando nel
profondo di noi stessi possiamo trovare la nostra vera identita in Dio.

Voce

«Chi sei, allora?». Chi siamo, allora? La logica mondana dice: sei cid che produci, sei cid che appari,
sei cid che guadagni, sei cid che guidi, sei cio che conti, sei quanto urli. Giovanni sa che non é cosi, che
e illusoria e menzognera questa logica, che, mai, siamo cid che possediamo o facciamo. Giovanni ha
pensato e ha capito, I'attesa spasmodica di un messia hanno creato dentro di lui uno spazio che sapra
riconoscerlo e riconoscersi. «Chi sei, allora?». Un mistico? Un provocatore? Un guru? No, egli &€ voce.
Voce, voce prestata ad una Parola, voce che amplifica un’idea non sua, voce, che fa riecheggiare
un’intuizione di cui anch’egli & debitore. Poco, vero? O tutto? Ci immaginiamo sempre di essere dei
grandi, di compiere (o scrivere) cose memorabili, di restare nella storia o, perlomeno, nella piccola storia
delle persone che amiamo. Dio ci svela cosa siamo in profondita. Tu, amico lettore, cosa sei? Cosa dici
di te stesso? Forse sei pazienza, o attesa, o sorriso, 0 perdono, o sogno, o inquietudine. Contrariamente
alla falsa idea del cattolicesimo che mortifica e castra le ambizioni degli uomini (“Se Dio c’é io sono
fregato”, pensa Erode), il Vangelo ci svela un Dio che ci aiuta a cogliere la verita di noi stessi.

Scrigno abbecedario

~~ Noi ti preghiamo per la tua Chiesa: senza presentarsi gia come il tempio di Dio, essa accetti di
essere I'umile sentiero che porta a lui. (Preghiera dei giorni, Comunita di Bose).

~ Fa' di me, o Dio, un arcobaleno di bene, di speranza e di pace. Arcobaleno che per nessuna
ragione annunci le ingannevoli bonta, le vane speranze, le false paci. Arcobaleno, incaricato da te ad
annunziare che mai fallira il tuo amore di Padre, la morte del tuo Figlio e la meravigliosa azione del
tuo Spirito, o Signore. (Hélder Camara, vescovo brasiliano).

~= Dire: io sono voce, equivale a dire: io sono persona. Persona letteralmente significa suono che
cresce, voce che sale. La nostra identita ci rimanda oltre noi, ad un Altro, ad una Parola che ci
attraversa e ci fa vivi. lo sono persona quando sono profeta, e rilancio la parola e la luce, gridando
nel deserto della citta o sussurrando al cuore. (Ermes Ronchi).

~~ |l segno che sto operando per “preparare la via del Signore” in me, sara la contentezza. Inoltre,
vedra crescere in me un'esigenza di fare giustizia in questo mondo. Scoprird che quando non do,
perdo tempo; che vale la pena provare ad amare. (Paul Devreux).

IL MAGISTERO DI PAPA BENEDETTO XVI
Angelus, 14 dicembre 2008

Questa domenica, la terza del tempo di Avvento, & detta “Domenica gaudete”, “siate lieti”, perché
I’'antifona d’ingresso della Santa Messa riprende un’espressione di san Paolo nella Lettera ai Filippesi
che cosi dice: "Siate sempre lieti nel Signore, ve lo ripeto: siate lieti". E subito dopo aggiunge la
motivazione: "Il Signore & vicino" (Fil 4,4-5). Ecco la ragione della gioia. Ma che cosa significa che "il
Signore € vicino"? In che senso dobbiamo intendere questa "vicinanza" di Dio? L’apostolo Paolo,
scrivendo ai cristiani di Filippi, pensa evidentemente al ritorno di Cristo, e li invita a rallegrarsi perché
esso e sicuro. Tuttavia, lo stesso san Paolo, nella sua Lettera ai Tessalonicesi, avverte che nessuno pud
conoscere il momento della venuta del Signore (cfr 1 Ts 5,1-2) e mette in guardia da ogni allarmismo,
quasi che il ritorno di Cristo fosse imminente (cfr 2 Ts 2,1-2). Cosi, gia allora, la Chiesa, illuminata dallo
Spirito Santo, comprendeva sempre meglio che la "vicinanza" di Dio non € una questione di spazio e di
tempo, bensi una questione di amore: I'amore avvicina! Il prossimo Natale verra a ricordarci questa
verita fondamentale della nostra fede e, dinanzi al Presepe, potremo assaporare la letizia cristiana,
contemplando nel neonato Gesu il volto del Dio che per amore si € fatto a noi vicino.

pagina 9 di 11



I11 DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B
Angelus, 11 dicembre 2011

| testi liturgici di questo periodo di Avvento ci rinnovano l'invito a vivere nell’attesa di Gesu, a non
smettere di aspettare la sua venuta, cosi da mantenerci in un atteggiamento di apertura e di disponibilita
all'incontro con Lui. La vigilanza del cuore, che il cristiano & chiamato ad esercitare sempre, nella vita di
tutti i giorni, caratterizza in particolare questo tempo in cui ci prepariamo con gioia al mistero del Natale
(cfr Prefazio dell’Avvento Il). L'ambiente esterno propone i consueti messaggi di tipo commerciale,
anche se forse in tono minore a causa della crisi economica. Il cristiano € invitato a vivere I’Avvento
senza lasciarsi distrarre dalle luci, ma sapendo dare il giusto valore alle cose, per fissare lo sguardo
interiore su Cristo. Se infatti perseveriamo “vigilanti nella preghiera ed esultanti nella lode” (ibid.), i nostri
occhi saranno in grado di riconoscere in Lui la vera luce del mondo, che viene a rischiarare le nostre
tenebre.

In particolare, la liturgia dell’odierna domenica, detta “Gaudéte”, ci invita alla gioia, ad una vigilanza
non triste, ma lieta. “Gaudete in Domino semper” — scrive san Paolo: “Gioite sempre nel Signore” (Fil
4,4). La vera gioia non € frutto del divertirsi, inteso nel senso etimologico della parola di-vertere, cioé
esulare dagli impegni della vita e dalle sue responsabilita. La vera gioia € legata a qualcosa di piu
profondo. Certo, nei ritmi quotidiani, spesso frenetici, € importante trovare spazi di tempo per il riposo,
per la distensione, ma la gioia vera € legata al rapporto con Dio. Chi ha incontrato Cristo nella propria
vita, sperimenta nel cuore una serenita e una gioia che nessuno e nessuna situazione possono togliere.
Sant’Agostino lo aveva compreso molto bene; nella sua ricerca della verita, della pace, della gioia, dopo
aver cercato invano in molteplici cose conclude con la celebre espressione che il cuore delluomo &
inquieto, non trova serenita e pace finché non riposa in Dio (cfr Le Confessioni, 1,1,1). La vera gioia non
e un semplice stato d’animo passeggero, né qualcosa che si raggiunge con i propri sforzi, ma € un dono,
nasce dall’incontro con la persona viva di Gesu, dal fargli spazio in noi, dall’accogliere lo Spirito Santo
che guida la nostra vita. E linvito che fa I'apostolo Paolo, che dice: “Il Dio della pace vi santifichi
interamente, e tutta la vostra persona, spirito, anima e corpo, si conservi irreprensibile per la venuta del
Signore nostro Gesu Cristo” (1 Ts 5,23). In questo tempo di Avvento rafforziamo la certezza che il
Signore & venuto in mezzo a noi e continuamente rinnova la sua presenza di consolazione, di amore e
di gioia. Abbiamo fiducia in Lui; come ancora afferma sant’Agostino, alla luce della sua esperienza: il
Signore € piu vicino a noi di quanto noi lo siamo a noi stessi - “interior intimo meo et superior summo
meo” (Le Confessioni, I11,6,11).

Affidiamo il nostro cammino alla Vergine Immacolata, il cui spirito ha esultato in Dio Salvatore. Sia Lei
a guidare i nostri cuori nell’attesa gioiosa della venuta di Gesu, un’attesa ricca di preghiera e di opere
buone.

IL MAGISTERO DI PAPA FRANCESCO
Dall’Esortazione Apostolica “Evangelii Gaudium”

l. Gioia che si rinnova e si comunica

2. Il grande rischio del mondo attuale, con la sua molteplice ed opprimente offerta di consumo, & una
tristezza individualista che scaturisce dal cuore comodo e avaro, dalla ricerca malata di piaceri
superficiali, dalla coscienza isolata. Quando la vita interiore si chiude nei propri interessi non vi & piu
spazio per gli altri, non entrano piu i poveri, non si ascolta piu la voce di Dio, non si gode piu della dolce
gioia del suo amore, non palpita I'’entusiasmo di fare il bene. Anche i credenti corrono questo rischio,
certo e permanente. Molti vi cadono e si trasformano in persone risentite, scontente, senza vita. Questa
non € la scelta di una vita degna e piena, questo non ¢ il desiderio di Dio per noi, questa non ¢ la vita
nello Spirito che sgorga dal cuore di Cristo risorto.

3. Invito ogni cristiano, in qualsiasi luogo e situazione si trovi, a rinnovare oggi stesso il suo incontro
personale con Gesu Cristo 0, almeno, a prendere la decisione di lasciarsi incontrare da Lui, di cercarlo
ogni giorno senza sosta. Non c’€ motivo per cui qualcuno possa pensare che questo invito non & per lui,
perché «nessuno € escluso dalla gioia portata dal Signore».[1] Chi rischia, il Signore non lo delude, e
quando qualcuno fa un piccolo passo verso Gesu, scopre che Lui gia aspettava il suo arrivo a braccia
aperte. Questo € il momento per dire a Gesu Cristo: «Signore, mi sono lasciato ingannare, in mille
maniere sono fuggito dal tuo amore, perd sono qui un’altra volta per rinnovare la mia alleanza con te. Ho
bisogno di te. Riscattami di nuovo Signore, accettami ancora una volta fra le tue braccia redentrici». Ci
fa tanto bene tornare a Lui quando ci siamo perduti! Insisto ancora una volta: Dio non si stanca mai di

pagina 10 di 11



IIT DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

perdonare, siamo noi che ci stanchiamo di chiedere la sua misericordia. Colui che ci ha invitato a
perdonare «settanta volte sette» (Mt 18,22) ci da I'esempio: Egli perdona settanta volte sette. Torna a
caricarci sulle sue spalle una volta dopo l'altra. Nessuno potra toglierci la dignita che ci conferisce
questo amore infinito e incrollabile. Egli ci permette di alzare la testa e ricominciare, con una tenerezza
che mai ci delude e che sempre puo restituirci la gioia. Non fuggiamo dalla risurrezione di Gesu, non
diamoci mai per vinti, accada quel che accada. Nulla possa piu della sua vita che ci spinge in avanti!

4. | libri dell’Antico Testamento avevano proposto la gioia della salvezza, che sarebbe diventata
sovrabbondante nei tempi messianici. Il profeta Isaia si rivolge al Messia atteso salutandolo con giubilo:
«Hai moltiplicato la gioia, hai aumentato la letizia» (9,2). E incoraggia gli abitanti di Sion ad accoglierlo
con canti: «Canta ed esulta!» (12,6). Chi gia lo ha visto all’orizzonte, il profeta lo invita a farsi
messaggero per gli altri: «Sali su un alto monte, tu che annunci liete notizie a Sion! Alza la tua voce con
forza, tu che annunci liete notizie a Gerusalemme» (40,9). La creazione intera partecipa di questa gioia
della salvezza: «Giubilate, o cieli, rallegrati, o terra, gridate di gioia, o monti, perché il Signore consola il
suo popolo e ha misericordia dei suoi poveri» (49,13).

Zaccaria, vedendo il giorno del Signore, invita ad acclamare il Re che viene umile e cavalcando un
asino: «Esulta grandemente, figlia di Sion, giubila, figlia di Gerusalemme! Ecco, a te viene il tuo re. Egli &
giusto e vittorioso!» (Zc 9,9). Ma forse l'invito piu contagioso € quello del profeta Sofonia, che ci mostra
lo stesso Dio come un centro luminoso di festa e di gioia che vuole comunicare al suo popolo questo
grido salvifico. Mi riempie di vita rileggere questo testo: «Il Signore, tuo Dio, in mezzo a te & un salvatore
potente. Gioira per te, ti rinnovera con il suo amore, esultera per te con grida di gioia» (Sof 3,17).

E la gioia che si vive tra le piccole cose della vita quotidiana, come risposta all’invito affettuoso di Dio
nostro Padre: «Figlio, per quanto ti € possibile, trattati bene ... Non privarti di un giorno felice» (Sir
14,11.14). Quanta tenerezza paterna si intuisce dietro queste parole!

5. Il Vangelo, dove risplende gloriosa la Croce di Cristo, invita con insistenza alla gioia. Bastano
alcuni esempi: «Rallegrati» € il saluto dell’angelo a Maria (Lc 1,28). La visita di Maria a Elisabetta fa si
che Giovanni salti di gioia nel grembo di sua madre (cfr Lc 1,41). Nel suo canto Maria proclama: «Il mio
spirito esulta in Dio, mio salvatore» (Lc 1,47). Quando Gesu inizia il suo ministero, Giovanni esclama:
«QOra questa mia gioia € piena» (Gv 3,29). Gesu stesso «esultd di gioia nello Spirito Santo» (Lc 10,21). |l
suo messaggio € fonte di gioia: «Vi ho detto queste cose perché la mia gioia sia in voi e la vostra gioia
sia piena» (Gv 15,11). La nostra gioia cristiana scaturisce dalla fonte del suo cuore traboccante. Egli
promette ai discepoli: «Voi sarete nella tristezza, ma la vostra tristezza si cambiera in gioia» (Gv 16,20).
E insiste: «Vi vedro di nuovo e il vostro cuore si rallegrera e nessuno potra togliervi la vostra gioia» (Gv
16,22). In seguito essi, vedendolo risorto, «gioirono» (Gv 20,20). Il libro degli Atti degli Apostoli narra che
nella prima comunita «prendevano cibo con letizia» (2,46). Dove i discepoli passavano «vi fu grande
gioia» (8,8), ed essi, in mezzo alla persecuzione, «erano pieni di gioia» (13,52). Un eunuco, appena
battezzato, «pieno di gioia seguiva la sua strada» (8,39), e il carceriere «fu pieno di gioia insieme a tutti i
suoi per aver creduto in Dio» (16,34). Perché non entrare anche noi in questo fiume di gioia?

6. Ci sono cristiani che sembrano avere uno stile di Quaresima senza Pasqua. Pero riconosco che la
gioia non si vive allo stesso modo in tutte la tappe e circostanze della vita, a volte molto dure. Si adatta e
si trasforma, e sempre rimane almeno come uno spiraglio di luce che nasce dalla certezza personale di
essere infinitamente amato, al di la di tutto. Capisco le persone che inclinano alla tristezza per le gravi
difficolta che devono patire, perd poco alla volta bisogna permettere che la gioia della fede cominci a
destarsi, come una segreta ma ferma fiducia, anche in mezzo alle peggiori angustie: «Sono rimasto
lontano dalla pace, ho dimenticato il benessere ... Questo intendo richiamare al mio cuore, e per questo
voglio riprendere speranza. Le grazie del Signore non sono finite, non sono esaurite le sue misericordie.
Si rinnovano ogni mattina, grande € la sua fedelta ... E bene aspettare in silenzio la salvezza del
Signore» (Lam 3,17.21-23.26).

7. La tentazione appare frequentemente sotto forma di scuse e recriminazioni, come se dovessero
esserci innumerevoli condizioni perché sia possibile la gioia. Questo accade perché «la societa
tecnologica ha potuto moltiplicare le occasioni di piacere, ma essa difficilmente riesce a procurare la
gioia».[2] Posso dire che le gioie piu belle e spontanee che ho visto nel corso della mia vita sono quelle
di persone molto povere che hanno poco a cui aggrapparsi. Ricordo anche la gioia genuina di coloro
che, anche in mezzo a grandi impegni professionali, hanno saputo conservare un cuore credente,
generoso e semplice. In varie maniere, queste gioie attingono alla fonte dell’amore sempre piu grande di
Dio che si € manifestato in Gesu Cristo. Non mi stanchero di ripetere quelle parole di Benedetto XVI che
ci conducono al centro del Vangelo: «All'inizio dell’essere cristiano non c’€ una decisione etica o una
grande idea, bensi l'incontro con un avvenimento, con una Persona, che da alla vita un nuovo orizzonte
€, con ciO, la direzione decisiva».[3]

8. Solo grazie a quest’incontro — o reincontro — con I'amore di Dio, che si tramuta in felice amicizia,
siamo riscattati dalla nostra coscienza isolata e dall’autoreferenzialita. Giungiamo ad essere pienamente
umani quando siamo piu che umani, quando permettiamo a Dio di condurci al di la di noi stessi perché
raggiungiamo il nostro essere piu vero. Li sta la sorgente dell’azione evangelizzatrice. Perché, se
qualcuno ha accolto questo amore che gli ridona il senso della vita, come pud contenere il desiderio di
comunicarlo agli altri?

pagina 11 di 11



