XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

o 8 bre 2015
24 Il Vangelo .

&' o XXXII Domenica
%4 . [@ ¥ della Domenzca del Tempo Ordinario - B

+ Dal Vangelo secondo Marco (12, 38 - 44)

In quel tempo, Gesu [nel tempio}l diceva alla folla nel suo insegnamento:
«Guardatevi dagli scribi, che amano passeggiare in lunghe vesti, ricevere
saluti nelle piazze, avere i primi seggi nelle sinagoghe e i primi posti nei
banchetti. Divorano le case delle vedove e pregano a lungo per farsi vedere.
Essi riceveranno una condanna piu severan.

Seduto di fronte al tesoro, osservava come la folla vi gettava monete.
Tanti ricchi ne gettavano molte. Ma, venuta una vedova povera, vi getto
due monetine, che fanno un soldo.

Allora, chiamati a sé i suoi discepoli, disse loro: «In verita io vi dico:
questa vedova, cosi povera, ha gettato nel tesoro piu di tutti gli altri. Tutti infatti hanno
gettato parte del loro superfluo. Lei invece, nella sua miseria, vi ha gettato tutto quello che
aveva, tutto quanto aveva per vivere.

IL COMMENTO DI PAOLO FARINELLA, BIBLISTA (tratto da paolofarinella.wordpress.com)

In questa 32a domenica del tempo ordinario B, la liturgia ci da due esempi di amore «unico», con
protagoniste due donne, due vedove.

La vedova di Zarepta (paese della Fenicia, attuale Siria, a 13 chilometri a sud di Sidone, sul Mare
Mediterraneo) nella 1a lettura, & colta nel gesto di condividere la sua vita, a rischio della sua morte, con
uno straniero verso il quale non aveva alcun obbligo. La vedova del vangelo agisce nel silenzio della sua
coscienza, dove sa di essere alla presenza del Signore Dio. La vedova di Zarépta supera gli obblighi
legali che non le imponevano di aiutare un forestiero e si apre al rischio della novita che pud portare la
morte e dal’'uomo di Dio riceve la vita per oggi e per domani. La vedova del vangelo €& colta nella sua
autenticita fa da contrappeso all’ipocrisia dei capi religiosi che si gonfiano nella loro vanagloria e fingono
di servire Dio per farsi vedere e venerare. La vedova, al contrario, entra nel sacrario della sua coscienza
e, nel silenzio della sua relazione interiore con Dio, decide di osservare la Torah, pur essendone
dispensata; infatti, non getta il superfluo che non ha nemmeno, ma tutto quello che getta nel tesoro € la
sua vita: due spiccioli (corrispondenti circa a due centesimi di oggi).

Ci troviamo di fronte a due atteggiamenti contrapposti: nella 1a lettura la regina Gezabéle, ricca e
assetata di potere cerca la morte del’'uomo di Dio che si oppone ai suoi atti criminosi; nel vangelo una
povera vedova € scelta da Gesu come immagine rappresentativa di Dio in opposizione a chi, come gli
specialisti del culto e della liturgia, ne hanno usurpato la rappresentanza. Gli esegeti non mettono in luce
con il dovuto rilievo I'aspetto rivoluzionario di questo brano di vangelo che svela come nell'intenzione di
Gesu sia la vedova a rappresentare Dio e il suo agire. Nel venire incontro all’'uomo, infatti, egli non ha
dato del suo superfluo, ma si € svuotato di sé per darsi tutto a tutti (cf Fil 2,7-8; 1Cor 12,6). Farisei e
scribi, rappresentanti ufficiali e legali, non sono il «sacramento» visibile della persona e dell’agire di Dio,
ma lo € una donna con l'aggravante di essere vedova: una nullita radicale, appartenente a una delle tre
categorie di marginalita, tipiche dell’epoca: orfani, vedove, stranieri.

Quando i cristiani urlano contro gli stranieri si mettono dalla parte opposta di Dio che non solo ha
scelto uno «straniero» come Abramo per iniziare l'avventura della storia della salvezza (cf Gen
21,1.23.34; 23,4; 28,4 Es 2,22; 22,20; Eb 11,8-9) sta sempre dalla parte del piu debole in forza della
giustezza del suo amore e non in nome di una giustizia di comodo. Cio non vuol dire che la poverta,
’emarginazione, i migranti, specie se di altra religione e cultura, non pongano problemi; al contrario, una
visione profonda della realta che abbia I'orizzonte dello sguardo di Dio, vede i problemi, opera su di essi
il discernimento dello Spirito e infine cerca le soluzioni piu adeguate e rispettose della dignita di tutti.

pagina 1 di 12


http://paolofarinella.wordpress.com

XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

La 2a lettura fa da sintesi liturgico-teologica: I'autore della lettera riflette sullo «Yom Kippur», il giorno
ebraico dell’espiazione; in questa occasione il sommo sacerdote entrava, unica volta nell’anno, nel
Santo dei Santi per pronunciare il «<Nome Santo», Yhwh, sul popolo, invocare il perdono di Dio per sé e
per il popolo. A questo scopo si consumavano due sacrifici. Nel primo un ariete era sacrificato nel tempio
e il suo sangue era diviso in due parti; con una meta si aspergeva il popolo, compiendo cosi un
«sacrificio di comunione» e l'altra meta era versata sull’altare e bruciata «in sacrificio di lode». Nel
secondo sacrificio un altro ariete era simbolicamente caricato dei peccati del popolo e inviato nel
deserto, dove era ucciso, scaraventato in burrone: il capro espiatorio (cf Lv 9,3.15, ecc.).

Nel tempo dell’alleanza nuova, non c’eé piu bisogno di capri espiatori, perché Dio stesso offre se
stesso sulla croce affinché nessun profeta debba piu essere perseguitato e nessuna vedova debba
essere costretta a immolare la sua stessa vita. Accettando il primato dell'incarnazione, Dio stesso
s’immola alla quotidianita della vita, accettandone la dinamica e la lentezza e rinunciando a qualsiasi
diritto al miracolistico clamoroso. Rinuncia all’onnipotenza per accogliere I'impotenza dell’ordinario e
anche del banale che sono i luoghi proprio dell’agire umano: «...se tu sei Figlio di Dio, e scendi dalla
croce!» (Mt 27,40).

Spunti di omelia

| protagonisti della 1a lettura e del vangelo sono due vedove, cioé due donne che per la cultura
dell’epoca erano esseri insignificanti, giuridicamente irrilevanti. La vedova poi era una categoria
marginale al limite della schiavitu, perché una vedova che non avesse una qualche forma di protezione
poteva essere preda di chiunque. Le due donne sono anonime. Sia la 1a lettura che il vangelo
abbondano di contrasti. La vedova di Zarépta si apre a un Dio straniero, annunciato da un profeta che
viene da oltre confine contrappone alla regina Gezabéle che vuole imporre il suo Dio, Baal (cf 1Re
18,20) per corrompere la fede d’lsraele5. La regina vive nel lusso e ruba ai poveri, ricorrendo anche
all’'omicidio (cf 1Re 21,1-25), la vedova di Zarepta € povera e si prepara a morire nella sua poverta
estrema. |l profeta Elia colpisce la regina Gezabele con una maledizione terrificante: sara sbranata dai
cani nel luogo del suo delitto (cf 1Re 21,17-24), lo stesso profeta Elia riserva invece alla vedova di
Zarepta una benedizione di vita e di prosperita. La regina Gezabéle muore, la vedova vive.

La prima chiave di lettura del racconto della 1a lettura & certamente la fede, cioé I'abbandono totale
nelle mani di Dio. Ebbe fede il profeta che chiese da mangiare a una vedova che stava morendo di fame
(cf 1Re 17,11- 13) ed ebbe fede la vedova che si fiddo dell'uomo di Dio regalando il suo ultimo pasto
all’'ospite. Sia Elia che la vedova somigliano ad Abramo, il quale senza conoscere la meta, si affida alla
nudita della Parola di Dio e rischia il suo futuro (cf Gen 12,4). Credere € sposare il comandamento di Dio
senza preoccuparsi del risultato.

La seconda chiave di lettura, per noi molto attuale, €& il senso di universalita che il testo respira e
trasmette. Il profeta e la Parola di Dio superano i confini della teologia dell’epoca e si aprono ai poveri
delle altre nazioni (cf Lc 4,25-26). Il profeta di Dio e la donna pagana esprimono in modo sublime la fede
pura che il Dio di Israele chiede ad Abramo e che Paolo esporra magistralmente nelle sue lettere: «Non
c’é piu Giudeo né Greco; non c’é piu schiavo né libero; non c’€ piu uomo né donna, poiché tutti voi siete
uno in Cristo Gesu» (Gal 3,28).

| cristiani non possono perdere tempo a misurare i confini della singole nazioni: con I'avvento di Cristo
siamo entrati nella dimensione dell’'universalita e si estende oltre i confini del mondo per giungere fino al
cuore dell’eternita. E’ in questa logica e in questo contesto che dobbiamo affrontare e risolvere i processi
migratori che riguardano tutti i popoli. In un tempo come il nostro segnato dal fenomeno dell’emigrazione
di stampo biblico, € penoso vedere singoli, gruppi e popoli che si definiscono credenti nel Dio di Elia e di
Paolo e accostarsi a questi fenomeni con il sentimento della «paura» che domina sulla razionalita e sui
criteri della fede stessa.

Di fronte a questi testi che oggi proclamiamo come Parola di Dio, possiamo avere paura dell’altro,
chiunque esso sia? Nella nostra fede troviamo la forza e la luce per scorgere nell’altro da qualsiasi
confine giunga un immagine di Dio, un segno della sua benevolenza, un comandamento di condivisione
e amore. Dentro questa logica di Dio dobbiamo vivere le contraddizioni che la prima lettura ci ha messo
davanti: anche i Musulmani si disprezzassero come infedeli, noi li ameremo come fratelli e sorelle;
anche se I'immigrato é diffidente, noi lo giudicheremo degno di fede; anche se abbiamo paura di dovere
cambiare modo di pensare, noi ci convertiremo nel Nome di Dio, nel segno della «Chiesa cattolica», cioé
nel Nome del Dio unico e universale.

pagina 2 di 12



XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

Noi siamo gia nel NT e dovremmo avere superato il concetto del «dio territoriale», della religione
chiusa negli usi e costumi di una etnia. Se non abbiamo compreso il testo della prima lettura di oggi, vuol
dire non solo che non siamo ancora nel NT, ma che non siamo entrati nemmeno nell’AT. Se ci lasciamo
dominare dalla paura e vogliamo rinchiudere il Dio di Elia, di Paolo e di Gesu in uno schema angusto e
in una visione quasi privatistica, € segno che siamo del tutto fuori della fede. Forse siamo uomini e
donne religiosi, persone cioé che compiono atti e gesti di ritualitd scontata, ma non siamo uomini e
donne che professano la propria fede nel Dio creatore del cielo e della terra e nel Signore che censisce i
popoli (cf Sal 87/86,6) o nel Signore a cui «le famiglie di popoli» tributano gloria e potenza (cf Sal
96/95,7).

La domanda che ci poniamo é: a che punto siamo della storia della salvezza? Come Chiesa
universale, come Chiesa locale, come comunita e come singoli, siamo sicuri di avere incontrato Gesu di
Nazareth? Se guardiamo alla storia della salvezza come paradigma della storia di ciascuno, dove ci
troviamo «adesso»? Siamo ancora con Adamo ed Eva nel tentativo di usurpare il trono di Dio? Siamo
con Caino ad attuare il fratricidio? Siamo con Noé nel vortice del diluvio? Siamo dentro la barca tra i vivi
o siamo tra i morti che della loro autosufficienza avevano fatto la loro sfida a Dio? Siamo in esilio o nella
Terra promessa? Con i profeti o nella siccita della Parola? Siamo ai piedi della croce o ai bordi del vuoto
sepolcro o siamo invece a baloccarci con le religiosita-giocattolo per dare sfogo ai nostri istinti di uomini
e donne immaturi? E’ urgente trovare la propria collocazione nel contesto della storia della salvezza
perché solo cosi la salvezza diventera la nostra storia e la Parola di Dio il codice di accesso e di lettura.

Nel vangelo abbiamo una situazione in parte simile e, in parte, molto rivoluzionaria. Il brano si divide
in due parti: la maledizione agli scribi che come la perfida Gezabéle derubano le vedove (cf Mc
12,38-40) e la benedizione della vedova che non ha nulla se non la sua poverta (cf Mc 12, 41-44).
Queste due parti sono nell’economia di Mc un commento alla parabola dei vignaioli omicidi (cf Mc
12,1-9): il Regno di Dio viene tolto ai capi del popolo e ai responsabili del culto e viene dato ai poveri che
non ne avevano diritto perché erano stati dichiarati impuri. La vedova di Mc 12,42 viene detta «povera»:
in greco si usa la parola «ptoché» lo stesso termine che & usato nella 1a beatitudine: «Beati i poveri (gr.
ptochoi) in spirito, perché di essi ¢ il regno dei cieli» (Mt 5,3). La traduzione esatta di questo termine in
italiano € «pitocco», essere pauroso e insignificante.

E una rivoluzione radicale, un capovolgimento totale che noi abbiamo annacquato in uno
spiritualismo di maniera per toglierci da ogni coinvolgimento e per impedirci di fare scelte di conversione.
I cristianesimo & tutto qui perché il volto del Dio di Gesu Cristo € questo non altri. O si fa la scelta della
poverta come dimensione e condizione della visibilita di Dio o possiamo fare feste, liturgie, usare drappi
e panneggi, ma restiamo fuori dal cuore stesso del vangelo, cioé dalle beatitudini. La poverta non & una
categoria sociale, ma una dimensione dello spirito che ci porta ad incarnarci nella storia sul’esempio di
Gesu e ad assumere tutte le poverta materiali per tra- sformarle in sacramento di condivisione e di fede.

L’antitesi ricco-povero che & una caratteristica della predicazione di Gesu (Lc 6,20-24) qui si
materializza binomio scriba-vedova con una serie di contrasti che servono a mettere in risalto le figure e
i contenuti che esprimono. Gli scribi amano la visibilita e sono ossessionati dalle vesti sontuose per
essere visti e osannati dalle piazze: «amano passeggiare in lunghe vesti, ricevere saluti nelle
piazze» (Mc 12,38).

La versione italiana traduce con «amano»; il testo greco invece usa il verbo «thelo» che significa
«voglio/desidero/bramo» e quindi esprime una decisione consapevole della volonta e in ultima analisi
una ricerca ossessiva dell’applauso popolare. Alla loro ostentazione non pud corrispondere la giustizia
interiore perché essi proprio perché hanno il potere, lo esercitano per i loro interessi anche a scapito
della Torah che imponeva di non maltrattare I'orfano e la vedova (cf Es 20,21) e di renderli partecipi delle
decime offerte per il culto (cf Dt 14,29).

La Torah & per gli Ebrei la Carta Costituzionale, il fondamento di ogni attivita legislativa e non puo
essere appannaggio di interessi privati. Gli scribi che rappresentano I'autorita di Dio avrebbero dovuto
proteggere coloro che Dio protegge, invece hanno anteposto i loro interessi ignobili al bene della
nazione: divorano «le case delle vedove» escludendosi dalla rappresentanza di Dio perché hanno
perduto la loro autorita di guide religiose. Essi, infatti, non pregano, ma «ostentano di fare lunghe
preghiere» (Mc 12,40) perché ormai vivono solo per se stessi e per alimentare il culto della loro
personalita.

Per Gesu ¢ la vedova che rappresenta degnamente Dio e ne esprime il volto. Dio si & paragonato al
seminatore, al vignaiolo, al pastore, e ora si paragona ad una donna per giunta vedova e addirittura
povera. Il testo & imbarazzante per la nostra mentalita e la nostra religiosita. Se qualcuno avesse
qualche dubbio non deve fare altro che leggere in sinossi questo racconto con I'inno alla «svuotamento»
di Dio della lettera ai Filippesi:

pagina 3 di 12



XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

«Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo Gesu, egli, pur essendo nella condizione di Dio, non ritenne un
privilegio I'essere come Dio, ma svuotd se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile agli
uomini. Dall'aspetto riconosciuto come uomo, umilid se stesso facendosi obbediente fino alla morte e a una morte
di croce. Per questo Dio lo esalto e gli dono il nome che & al di sopra di ogni nome, perché nel nome di Gesu ogni
ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra, e ogni lingua proclami: “Gesu Cristo & Signore!”, a gloria di Dio
Padre» (Fil 2,5-11).

La vedova ha «stessi sentimenti che furono di Gesu Cristo» perché ella imita Dio non solo nel suo
comportamento, ma anche nel suo essere. A differenza degli scribi che vivono «sdoppiati», la vedova &
cid che appare e appare cio che € nel suo intimo: essere a apparire sono la stessa cosa in un’unica
armonia. Se Dio ci avesse dato solo cio che gli avanzava, sarebbe stato meglio rappresentato dai ricchi i
quali danno ieri come oggi solo del loro superfluo. Dio al contrario ha dato a noi solo cid che ¢, il suo
necessario, in una parola tutto se stesso e anche oltre. Il testo di Paolo (sopra riportato) per descrivere il
comportamento di Dio al v. 7 usa un termine sconvolgente che in greco & «ekéndsen» (dal verbo kendd)
che significa «fece il vuoto/svuoto/tolse il pieno» (cf 1Cor 1,17) e quindi anche «si distrusse» (cf 1Cor
9,15)9. Nell'incarnazione di Gesu, Dio non ci da qualcosa di sé come la vita, la grazia, la partecipazione
alla sua gloria, ma va oltre: svuota annulla se stesso e si dona «tutto» a noi, esattamente come fa la
vedova che non prende una moneta per offrirla al Tempio, ma offre 'unica moneta che ha, il necessario
per la sua sopravvivenza.

Questa pagina di vangelo dovrebbe aiutarci a purificare I'immagine stessa di Dio, a rivedere la
teologia che si nutre di un «dio astratto», staccato dal Dio che si manifestato negli atti, nei gesti e nelle
scelte di Gesu di Nazaret, il quale € venuto a dire con chiarezza e senza possibilita di equivoci che Dio e
tale solo se serve (cf Mc 10,45), solo se si mette in ginocchio per lavare i piedi degli uomini e delle
donne (cf Gv 13,1-5): € un Dio che assume a sua immagine la figura di una donna che in quanto donna
e I'’emblema del servizio puro, gratuito: del servizio fattosi amore, senza chiedere in cambio nulla. Per
Gesu, la vedova povera ¢ la profezia che il modo di essere proprio di Dio € la poverta che si fa amore
totale.

PER APPROFONDIRE (tratto da www.ocarm.org)
a) Contesto di ieri e di 0ggi:

o |l contesto al tempo di Gesu
Il testo di Marco 12,38-44 traccia la parte finale dell’attivita di Gesu a Gerusalemme (Mc 11,1 a

12,44). Furono giornate molto intense, piene di conflitti: espulsione dei commercianti dal Tempio (Mc
11,12-26), e molte discussioni con le autorita: (Mc 11,27 a 12,12), con i farisei, con gli erodiani ed i
sadducei (Mc 12,13-27) e con i dottori della legge (Mc 12,28-37). |l testo di questa domenica (Mc
12,38-44) ci presenta un’ultima parola critica di Gesu rispetto al cattivo comportamento dei dottori della
legge (Mc 12,38-40) ed una parola di elogio rispetto al buon comportamento della vedova. Al termine
quasi della sua attivita a Gerusalemme, seduto dinanzi al tesoro dove si raccoglievano le elemosine del
Tempio, Gesu chiama I'attenzione dei discepoli sul gesto di una povera vedova ed insegna loro il valore
della condivisione (Mc 12,41-44).

e || contesto nel tempo di Marco

Nei primi quaranta anni della storia della Chiesa, dagli anni 30 ai 70, le comunita cristiane erano,
nella loro maggioranza, formate da gente povera (1 Cor 1,26). Poco dopo si aggiunsero anche persone
piu ricche, o che avevano vari problemi. Le tensioni sociali, che marcavano Iimpero romano,
cominciarono anche a spuntare nella vita delle comunita. Queste divisioni, per esempio, sorgevano,
quando le comunita si riunivano per celebrare la cena (1Cor 11,20-22), 0 quando si svolgeva la riunione
(Gc 2,1-4). Per questo, linsegnamento del gesto della vedova era per loro molto attuale. Era come
guardarsi allo specchio, perché Gesu paragona il comportamento dei ricchi con il comportamento dei
poveri.

e || contesto oggi

Gesu elogia una povera vedova perché sa condividere piu di tutti i ricchi. Molti poveri di oggi fanno la
stessa cosa. La gente dice: Il povero non lascia mai morire di fame un altro povero. Ma a volte
nemmeno questo & vero. Donna Cicera, una signora povera che dalla campagna si trasferi nella
periferia di una grande citta, diceva: “Li in campagna, io ero molto povera, ma avevo sempre qualche
cosa da condividere con un povero che bussava alla porta. Ora che mi trovo in citta, quando vedo un
povero che viene a battere alla mia porta, mi nascondo per la vergogna perché non ho nulla da
condividere!” Da un lato gente ricca che ha di tutto, e dall’altro gente povera che non ha quasi nulla da
condividere, tranne il poco che ha.

pagina 4 di 12


http://www.incamminocongesu.org

XXXII DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B
b) Commento del testo:

Marco 12,38-40: Gesu critica i dottori della legge.
Gesu chiama I'attenzione dei discepoli sul comportamento ipocrita e approfittato di alcuni dottori della

legge. “Dottori” o Scribi erano coloro che insegnavano alla gente la Legge di Dio. Ma l'insegnavano a
parole, perché la testimonianza della loro vita mostrava il contrario. A loro piaceva circolare per le piazze
con lunghe tuniche, ricevere il saluto della gente, occupare i primi posti nelle sinagoghe e nei luoghi
d’onore dei banchetti. Ossia, erano persone che volevano sembrare gente importante. Usavano la loro
scienza e la loro professione quale mezzo per salire la scala sociale ed arricchirsi, e non per servire. A
loro piaceva entrare nelle case delle vedove e recitare lunghe preghiere in cambio di denaro! E Gesu
termina dicendo: “Questa gente ricevera un giudizio severo!”

Marco 12,41-42: | '’elemosina delle vedova.

Gesu ed i discepoli, seduti davanti al tesoro del Tempio, osservavano le persone che mettevano nel
tesoro la loro elemosina. | poveri gettavano pochi centesimi, i ricchi gettavano monete di grande valore.
Il tesoro del Tempio si riempiva di molto denaro. Tutti apportavano qualcosa per la manutenzione del
culto, per sostenere i sacerdoti e per la conservazione del tempio stesso. Parte di questo denaro era
usato per aiutare i poveri, poiché allora non c’era la previdenza sociale. | poveri dipendevano dalla carita
pubblica. | poveri piu bisognosi erano gli orfani e le vedove. Loro non avevano nulla. Dipendevano del
tutto dalla carita degli altri. Ma pur non avendo nulla, loro si sforzavano di condividere con gli altri il poco
che avevano. Cosi una vedova molto povera deposita la sua elemosina nel tesoro del tempio. Appena
pochi centesimi!

Marco 12,43-44: Gesu mostra dove si manifesta la volonta di Dio.

Cosa vale di piu: i due spiccioli della vedova o le mille monete dei ricchi? Per i discepoli, le mille
monete dei ricchi erano assai piu utili per fare la carita rispetto ai due spiccioli della vedova. Loro
pensavano che il problema della gente potesse essere risolto con molto denaro. In occasione della
moltiplicazione dei pani, loro avevano detto a Gesu: “Signore, cosa vuoi che compriamo con duecento
denari per dar da mangiare a tutta questa gente?” (Mc 6,37) Infatti, per coloro che la pensano cosi, i due
spiccioli della vedova non servono a nulla. Ma Gesu dice: “Questa vedova ha gettato nel tesoro piu di
tutti gli altri”. Gesu ha criteri diversi. Richiamando l'attenzione dei discepoli sul gesto della vedova,
insegna dove loro e noi dobbiamo cercare la manifestazione della volonta di Dio, cioé, nella
condivisione. Se oggi condividessimo i nostri beni che Dio ha posto nelluniverso a disposizione
dell’umanita, non ci sarebbero né poveri né fame. Ci sarebbe sufficiente per tutti ed avanzerebbe anche
per molti altri.

c) Ampliando le informazioni: Elemosina, condivisione, ricchezza

La pratica di dare elemosina era molto importante per i giudei. Era considerata una “buona opera” (Mt
6,1-4), poiché la legge del Vecchio Testamento diceva: “Poiché i bisognosi non mancheranno mai nel
paese; percio io ti do questo comando e ti dico: Apri generosamente la mano al tuo fratello povero e
bisognoso nel tuo paese” (Dt 15,11). Le elemosine, poste nel tesoro del tempio, sia per il culto, sia per la
manutenzione del tempio stesso, sia per i bisognosi, gli orfani o le vedove, erano considerati come
un’azione a Dio grata. Dare I'elemosina era una forma di condividere con gli altri, un modo di
riconoscere che tutti i beni ed i doni appartengono a Dio e che noi siamo solo amministratori di questi
doni, in modo che ci sia vita in abbondanza per tutti.

Fu a partire dal’lEsodo che il popolo di Israele apprese limportanza dell’elemosina, della
condivisione. La camminata di quaranta anni lungo il deserto fu necessaria per superare il progetto di
accumulazione che veniva dal Faraone d’Egitto e che era ben presente nella testa della gente. E’ facile
uscire dal paese del Faraone. E’ difficile liberarsi dalla mentalita del Faraone. L’ideologia dei grandi &
falsa ed ingannatrice. E’ stato necessario sperimentare la fame nel deserto per imparare che i beni
necessari alla vita sono per tutti. E’ questo I'insegnamento della Manna: “Colui che ne aveva preso di
piu, non ne aveva di troppo, colui che ne aveva preso di meno non ne mancava” (Es 16,18).

Ma la tendenza all’accumulazione era continua e molto forte. E rinasce sempre nel cuore umano.
Proprio in questa tendenza all’accumulazione si formarono i grandi imperi della storia dell’umanita. II
desiderio di possedere e di accumulare sta proprio nel cuore dell'ideologia di questi imperi o regni
umani. Gesu mostra la conversione necessaria per entrare nel Regno di Dio. Dice al giovane ricco: “Vai,
vendi tutto cid che hai, dallo ai poveri” (Mc 10,21). Questa stessa esigenza é ripetuta negli altri vangeli:
“Vendete cid che avete e datelo in elemosina; fatevi borse che non invecchiano, un tesoro inesauribile
nei cieli, dove i ladri non arrivano e la tignola non consuma” (Lc 12,33-34; Mt 6,9-20). E aggiunge una
ragione a questa esigenza: “Perché dove ¢ il vostro tesoro, la sara anche il vostro cuore”.

pagina 5 di 12



XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

La pratica della condivisione, dell’elemosina e della solidarieta &€ una delle caratteristiche che lo
Spirito di Gesu, comunicatoci in Pentecoste (At 2,1-13), vuole realizzare nelle comunita. Il risultato
dell’effusione dello Spirito € proprio questo: “Nessuno infatti tra loro era bisognoso, perché quanti
possedevano campi o case li vendevano, portavano l'importo di cid che era stato venduto e lo
deponevano ai piedi degli apostoli” (At 4,34-35%; 2,44-45). Queste elemosine ricevute dagli apostoli non
erano accumulate, bensi “poi veniva distribuito a ciascuno secondo il bisogno” (At 4,35b; 2,45).

L'entrata dei ricchi nella comunita cristiana, da un lato ha reso possibile I'espansione del
cristianesimo, offrendo migliori condizioni al movimento missionario. Ma dall’altra 'accumulazione dei
beni bloccava il movimento di solidarieta e della condivisione provocato dalla forza dello Spirito in
Pentecoste. Giacomo vuole aiutare queste persone a capire il cammino sbagliato che hanno intrapreso:
“E ora a voi, ricchi: piangete e gridate per le sciagure che vi sovrastano! Le vostre ricchezze sono
imputridite, le vostre vesti sono state divorate dalle tarme.” (Gc 5,1-3). Per imparare il cammino del
Regno, tutti hanno bisogno di diventare alunni di quella vedova povera, che condivise tutto cid che
aveva il necessario per vivere (Mc 12,41-44).

“Due vedove” - IL COMMENTO DI P. ROBERTO BONATO, SJ

Elia, il profeta d’lsraele, era fiero oppositore alla politica idolatrica della monarchia (il re Acab e la
regina Gezabele favorivano il culto cananeo del dio Baal). Elia, dopo aver predetto al re Acab una lunga
siccita ed essersi trattenuto per qualche tempo in riva ad un torrente, si reca per ordine di Dio nella
cittadina di Sarepta (odierna Sarafand a circa 15 Km a sud di Sidone: terra di pagani). Entrando in quella
cittadina, incontra una vedova alla quale chiede prima da bere poi anche da mangiare. Va notato qui che
nella societa di quell’epoca la posizione della vedova e dell’orfano, senza un tutore o un protettore, era
estremamente precaria. Questa circostanza rende molto piu significativo il fatto che Elia si trova a dover
dipendere dalla generosita di una vedova-madre. La prontezza, con cui costei offre al profeta quel poco
che ha, manifesta, d’altra parte, una cieca obbedienza che & paragonabile a quella di Abramo disposto a
sacrificare il figlio Isacco. Veramente a questo punto non si sa se ammirare di piu la fede di Elia che si
fida della miseria di una vedova per ovviare alla propria poverta, o quella della donna che mette a
disposizione anche le sue ultime risorse, senza sapere come si potra concludere il dramma. Il fatto che
la generosita della donna nel racconto sia premiata, indica che non deve far meraviglia che chi tutto ha
dato tutto riceva. “La farina della giara non venne meno e I'orcio dell’olio non diminui secondo la parola
che il Signore aveva pronunziata per mezzo di Elia”. Veramente Gesu non valuta col metro delle cifre e
delle quantita.

Due brevi passi, per sé indipendenti 'uno dall’altro, compongono questa lettura evangelica. Il primo
(vv. 38-40) presenta Gesu che mette in guardia contro gli insegnamenti degli scribi (maestri esperti della
legge); il secondo (vv. 41-44) contiene I'episodio dellobolo della vedova". Il contrasto € netto tra le
molte monete dei ricchi e lo spicciolo della povera vedova. Il contrasto € gia tra le due persone: i ricchi
che sono “autorevoli” e la vedova che non conta nulla, che era povera e umile. Cerchiamo di vedere, di
immaginare per capire il significato della scena: Gesu siede di fronte all’aula del tesoro. Il tesoro del
tempio indica ordinariamente le celle dove erano conservati i beni e i preziosi. Qui puo indicare le
cassette a forma di tromba che, in numero di tredici, erano sistemate nel portico delle donne per la
raccolta delle offerte. Mentre Gesu siede li, osserva coloro che depongono il loro dono spontaneo, e fra
questi molti di quei ricchi che lasciano cadere ostentatamente nelle cassette manciate di monete. Ma a
lui non sfugge un’umile vedova che depone la misera offerta di nemmeno due centesimi (circa 1/64 della
paga giornaliera di un operaio). Il gesto provoca la dichiarazione di Gesu che valuta l'offerta non
dall’entita di essa ma dal sacrificio personale. In questo contesto le sue parole preludono all’offerta della
sua vita. “Questa vedova ha gettato nel tesoro piu di tutti gli altri”. A questa donna appartiene una
particolare liberta e dignita. Il suo cuore non € schiavo della preoccupazione per il cibo quotidiano e non
e concentrato sulla propria persona: il suo comportamento & esattamente il contrario di quello degli
scribi. Secondo il giudizio di Gesu, questa donna ha agito giustamente. Gesu vuole presentarla come
modello anche ai discepoli e a tutti noi. Noi giudichiamo una persona dal titolo: onorevole, eccellenza,
cavaliere, dottore, monsignore, eminenza... dal numero di persone che scodinzolano al suo seguito,
dall’automobile blindata, dalla villa con la piscina... Gesu ci insegna a guardare in altra direzione, a
guardare al cuore, a considerare grandi le persone generose, pazienti, capaci di amare, di donare. Noi
scriviamo la storia del mondo parlando dei re, dei papi, dei guerrieri, dei capi di Stato. La storia scritta da
Dio ha altri protagonisti: i piccoli, i poveri, gli sconfitti capaci perd di amare. La cultura di oggi &
l’'autorealizzazione (una parola difficile) che molte volte si fa coincidere con il possedere, fare carriera,
avere tante cose. La vera profonda felicita del’'uomo non & nel possedere, ma nell’amare.

pagina 6 di 12



XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

“Quel che si &” - IL COMMENTO DI PAOLO CURTAZ (www.tiraccontolaparola.it)
Videocommento

Ultime zampate del leone Marco alla fine di questo anno liturgico. Ultime zampate, e che zampate!,
del Signore che smonta ogni atteggiamento ipocrita, che ci obbliga alla verita, che ci spinge
all'autenticita. Il tema, come abbiamo letto, € quello delicatissimo dell’elemosina. Elemento presente in
ogni esperienza religiosa, non solo cristiana, va a toccare dei nervi scoperti: la gestione che facciamo
dei nostri beni materiali, del denaro. E la capacita che abbiamo di metterci in gioco, di condividere le
nostre risorse (non solo i denari). Riflettere su questo tema in un momento di crisi economica
drammatico, come € quello che stiamo vivendo, farlo in un paese in cui ogni giorno si accumulano
scandali di persone che hanno rubato a piu non posso il denaro pubblico (cioé mio) e in una Chiesa che
non sempre ha saputo fare buon uso (cioé quello evangelico) dei beni materiali consegnatici dalla storia
e davvero molto molto difficile. Anche perché, lo ammetto con un po’ di sconforto, ho scoperto che & uso
comune essere molto poveri e francescani... con i soldi degli altri. Non ho mai incontrato una sola
persona che mi dicesse di vivere per accumulare denaro e, lo so, morird senza averla incontrata.
Lasciamoci scuotere, anche se fa un po’ male.

Occhio!

L'invito di Gesu € una inquietante staffilata, ci lascia interdetti: poche volte, nei vangeli, il Signore
esplicita in maniera cosi diretta la sua preoccupazione. | discepoli possono diventare come gli scribi,
questa e la preoccupazione del Maestro. Aveva di che preoccuparsi. Gli scribi, coloro che sanno leggere
e interpretare la Scrittura sono descritti da Gesu come persone vanitose e che fanno del loro servizio
una smisurata ricerca di potere. Amano indossare una divisa per farsi riconoscere, amano il rispetto
timoroso dei poveri cittadini, amano essere considerati come dell’autorita, sono sempre presenti agli
eventi sociali, godono della loro posizione e non perdono l'occasione per mettersi in mostra. La loro fede
e diventata occasione di prestigio e di ostentazione. Vivono di rendita sul rispetto del popolo, godono di
una fama assolutamente immeritata. Possiamo diventare come gli scribi. E subito pensiamo a chi, nella
Chiesa, ha ruoli e responsabilita e si adagia, in tutta umilta, ai privilegi spesso anacronistici della propria
posizione. Ho visto preti santamente scannarsi per un titolo di “monsignore”! Ma anche nel piccolo
possiamo sognare di diventare come gli scribi: in parrocchia, in una diocesi, a volte si assiste, allibiti, alla
ricerca della visibilita e dell’lonore. Dobbiamo davvero giudicare noi stessi con severita.

Ancora piu “occhio”!

Gesu entra nel dettaglio, cosi, per fare il simpatico. Gli scribi divorano i denari delle vedove, dice. Se
la vedovanza gia rappresenta uno stato di grande dolore, di lacerazione interiore, di frantumazione di
affetti, restare vedove. al tempo di Gesu, era una vera e propria tragedia. Senza servizi sociali, senza
appoggio dalla famiglia, spesso la vedova si vedeva costretta, per vivere, a mendicare o, peggio, a
prostituirsi. La condizione della vedova, percio, era la peggiore che si potesse immaginare: sola, senza
sussistenza economica, disprezzata perché mendicante o prostituta. Ma ricercata dagli scribi che
riuscivano a ricevere donazioni od elemosine da donne rimaste sole e plagiate in nome di Dio. La
bramosia ha accecato il loro cuore, come rischia di accecare il nostro. Attenti: Gesu non & classista, non
considera la ricchezza un male ma un pericolo, perché promette cid che non pud mantenere. E, nella
Bibbia, si afferma che la ricchezza & dono di Dio ma la poverta & sempre responsabilita del ricco.

Invece

Come scampare questo rischio? Gesu propone, a sorpresa, il modello di una vedova che, umilmente,
vede entrare nel tempio. La vedova del Vangelo getta nel tesoro del Tempio qualche euro, mentre i
notabili della citta e i devoti si spintonano per far notare le somme considerevoli che versano nelle casse
del Tempio appena ricostruito. Gesu loda la generosita di questa donna che ha dato il suo necessario
come offerta a Dio, e ignora le generose offerte pubblicate e titoli cubitali del miliardario di turno. Ci sono
momenti nella vita in cui perdiamo tutto: salute, lavoro, una persona cara (non necessariamente perché
muore), voglia di vivere. Momenti faticosi, terribili, in cui abbiamo I'impressione di non sopravvivere.
Come la vedova di Elia, trasciniamo un passo dopo I'altro, tenuti in vita da qualche affetto (il figlio per la
vedova) ma rassegnati a veder consumare ogni forza, ogni energia. Quante persone in questo stato ho
conosciuto nella mia vita! La vedova del Vangelo — ingenua — mette quel poco che ha per il Tempio, per
Dio. Non sa dove finiranno i soldi, forse saranno disprezzati dal sacrestano del Tempio, forse serviranno
a comperare detersivo per i pavimenti... poco importa, il suo gesto & assoluto, profetico, colmo di una
tenerezza infinita. Dona quel poco che €& per Dio. L’elemosina che fa & del suo cuore, di cid che &,
perché non ha nulla. Si mette in gioco, ci sta, non delega ad altri, nemmeno ai soldi che potrebbe forse
avere. Ecco il vero discepolo.

pagina 7 di 12


http://www.tiraccontolaparola.it
https://www.youtube.com/watch?v=68aiGgmGLOk

XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B
“Dio rompe gli specchi” - IL COMMENTO DI WILMA CHASSEUR (www.incamminocongesu.org)

Nel Vangelo di oggi vediamo due atteggiamenti chiave di Gesu: osserva e sottolinea. Gesu osservava
la folla mentre gettava monete nel tesoro: vede la vedova e vede gli scribi.

* Come ha fatto a riconoscerli?

Come ha fatto a riconoscere che la donna era vedova? Sicuramente dal modo di vestire. E come ha
fatto a riconoscere gli scribi? Sicuramente dal loro modo di vestire (“amano le lunghe vesti”) e di
incedere (“amano passeggiare e ricevere i saluti nelle piazze e occupare i primi posti nei banchetti”).

Ai tempi di Gesu, nel tempio, c’era il cortile delle donne e 13 cassette con apertura a forma di tromba
dove gettare offerte volontarie per il tempio. Gesu osservava gli scribi che gettavano, ostentando, laute
offerte nelle cassette. Era tutta una cerimonia perché poi venivano segnalati al sovrintendente al tesoro
ed era I'occasione tanto attesa per ricevere un riconoscimento pubblico ed essere introdotti al banchetto
quali invitati d’'onore. E tutti notavano quei gran personaggi bardati e impettiti. Mentre nessuno badava a
una povera vedova che si avvicina anche lei per fare I'offerta. Solo Gesu la vede, la loda, sottolinea il
gesto e la addita a modello ai discepoli riuniti.

* E noi, in chi ci riconosciamo?

Gesu non teme di sottolineare il bene fatto: domenica scorsa lodava un dottore della legge (“non sei
lontano dal regno di Dio”) e tante altre volte approva il comportamento retto. Questo € il modo migliore
per incoraggiare a continuare a farlo. Prendiamo esempio.

Ma di queste due figure, la vedova e i farisei, a quale crediamo di assomigliare? Non ci siamo mai
sentiti un po’ scribi anche noi? Chi non ama essere riverito, onorato e invitato ai primi posti? Alzi la mano
chi non se lo augura (naturalmente in segreto). Gesu in questo Vangelo non condanna il gesto di fare
offerte, ma 'ostentazione e I'autocompiacimento.

Bonhoeffer diceva: “ll cuore puro & quello che non si contamina col male, ma neanche con il bene,
auto compiacendosene e specchiandosi in esso”.

* Chi sono i Santi?

Abbiamo appena celebrato la festa dei Santi e la piu bella definizione di cosa essi siano, I'ha data un
bambino del catechismo al suo parroco “I Santi sono quelli che lasciano passare la luce”. Bellissimo!
Invece noi, quando facciamo come gli scribi compiacendoci in noi stessi, invece di essere vetro, siamo
specchio. Per lasciar passare la luce dobbiamo essere vetro non specchio che rimanda solo la propria
immagine e non quella di Dio. Ma il Signore, se ci vuole bene, rompera tutti gli specchi che noi
cercheremo di rabberciare ogni volta, finché non diventeremo vetro trasparente che rimanda la luce di
Dio. Ecco a cosa servono le sconfitte e i fallimenti: a guardare oltre noi stessi. Nella vittoria c’é sempre
qualche autocompiacimento, nella sconfitta no! Li il nostro io viene liquidato e ... non potendo ammirare
sé stesso, guarda Dio.

Don Liborio diceva che quando siamo pieni di noi stessi assomigliamo a una bottiglia che galleggia
sull’acqua e non vi entra neppure una goccia. Perché non vi entra neppure una goccia d’acqua? Perché
c’é il tappo (I'orgoglio) che impedisce all’acqua di entrare e la bottiglia rimane piena di aria, piena di sé
stessa, cioé piena di vuoto.

Ringraziamo dunque il Signore per tutte le volte che ha rotto gli specchi e ha tolto il tappo alle
bottiglie.

IL COMMENTO DI GIOVANI MISSIO ITALIA (http://www.giovani.missioitalia.it)

"Il Signore rimane fedele per sempre" (Sal 145) € la preghiera di lode che scaturisce dal cuore del
salmista e risuona nella liturgia di questa domenica nelle nostre comunita. La Parola di Dio data una
volta per tutti non si ritrae e rimane indelebile come forza che guida e sorregge la storia del suo popolo.
Il Signore da e ridona, rialza e libera, protegge e sostiene chi € oppresso e affamato, affaticato e
smarrito, privo di riferimento e abbandonato, povero e debole... E' la mano di Dio che predilige I'umanita
indifesa e indigente. E' la premura di Dio che vede e ascolta chi si affida a Lui con cuore docile e
sincero. L'amore di Dio & universale, ma solo I'umile e il povero sanno attenderlo con fiducia semplice e
sicura, certi che il Signore € presente nella loro vita. Questa € la fede che si pud solo narrare e imparare
attraverso gesti concreti di vita. E il Vangelo ce ne regala un esempio delicato e silenzioso che non &
sfuggito allo sguardo di Gesu. Nel tempio, dove ogni giorno la gente entrava a pregare e a portare

pagina 8 di 12


http://www.incamminocongesu.org/
http://www.giovani.missioitalia.it/

XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

offerte, Gesu osserva il gesto, quasi impercettibile, di una donna vedova e povera. Mentre molti ricchi tra
la folla gettavano nella cassa del tempio molti soldi, ma solo il superfluo, lei vi metteva due monetine di
poco valore, ma le uniche che aveva, "tutto quanto aveva per vivere" (Mc 12,44). Queste sono le gesta
limpide e confidenti non di chi ha I'ansia e la pretesa di bastare a se stesso e affermare solo se stesso,
ma di chi ha il senso profondo del dono che viene da Dio. Nella vedova povera siamo invitati a vedere
l'incarnazione, l'umanizzazione delle qualita e dello stile del discepolo, ricco o povero che sia:
disponibilita al dono totale di sé, pronto a giocare la propria vita in Dio senza calcoli e riserve.

Quanti esempi silenziosi e nascosti, attorno a noi o sperduti nelle pieghe del mondo, amano essere
piccoli frammenti ma della totalita che € sola di Dio, nel dono radicale di affidamento e di offerta del
Figlio "mediante il sacrificio di se stesso" (Eb 9, 26). Dono di un corpo spezzato e risorto per l'umanita,
per la salvezza di tutti. La contemplazione di questa scena al tempio ha sicuramente riattivato in Gesu la
memoria dell'episodio della vedova di Sarepta di Sidone, raccontato nella prima lettura. Ed ecco, allora,
la storia di un altro incontro tra poveri: il profeta Elia, straniero e solo, dunque in situazione di bisogno, in
arrivo alla porta della citta e la donna, vedova e dunque sola, senza protezione sociale, povera e con un
figlio a carico. Un povero che chiede aiuto ad un altro povero, il miracolo della solidarieta e della fiducia
che si rinnova, l'intervento di Dio che promette futuro e vita se ci si affida alla sua logica di dono. Elia
arriva, vede la donna e le chiede un po' d'acqua... scena insolita per noi, ma assolutamente ordinaria
ancora oggi in tanti contesti umani. Non c'é abitazione nella "nostra" Africa, nemmeno la piu umile
capanna, che non abbia all'ingresso il recipiente per I'acqua (il canari) a disposizione di chiunque arrivi..
Ed & la donna, nel modo piu naturale possibile e fin da quando &€ bambina, ad occuparsi di questo gesto
squisito di ospitalita, tanto piu necessario quando il caldo e la polvere si fanno sentire. Davvero, ci sono
luoghi del mondo in cui la Parola assume un'evidenza assoluta.

Elia non si limita a chiedere acqua...osa domandare un pezzo di pane. La vedova tenta di resistere
alla richiesta: ha solo un pugno di farina e un avanzo di olio nell'orcio con cui si accinge a preparare
l'ultimo pasto per sé e per il figlio. Dopo di che sara morte certa per entrambi. E qui, per bocca di Elia, si
introduce la novita salvifica di Dio: il profeta la invita a procedere come crede di dover fare, ma la prega
di riservare anche per lui una piccola focaccia. Qualcosa di necessario per vivere, non del superfluo. E
Dio non fara piu mancare nutrimento e vita. Difficile scegliere di fidarsi... ma la vedova lo fa', spinta da
chissa che cosa. E il miracolo della condivisione ancora una volta avviene e produce abbondanza di
vita: "La farina della giara non venne meno e l'orcio dell'olio non diminui, secondo la parola che il
Signore aveva pronunciato per mezzo di Elia" (1Re 17,10).

Tante volte ci & capitato di assistere allo stesso miracolo tra i nostri fratelli camerunesi. Il poco
suddiviso tra tanti, la famiglia d'origine che riprende in casa la figlia rimasta vedova e i suoi bambini,
l'accoglienza mai negata anche a chi & di passaggio... nonni, figli, nipoti, vicini... le bocche che
sembrano sempre in sovrannumero rispetto alla disponibilita di cibo. Eppure, a prevalere & sempre la
logica della condivisione. Perché? Fiducia innata nella Provvidenza? Consapevolezza di essere legati
dallo stesso destino di fatica? Propensione spontanea alla solidarieta? Incapacita di gestirsi con un
minimo di prudenza? Eccesso di superficialita?... Difficile dirlo. Ma il vissuto cosi spontaneo e fiducioso
che si & spesso riproposto ai nostri occhi ha per noi avuto il sapore del Vangelo.

Il commento e stato realizzato da Anna ed Emanuela,
missionarie laiche in Camerun, ausiliare dell'arcidiocesi di Milano.

IL MAGISTERO DI PAPA BENEDETTO XVI
Omelia in Piazza Paolo VI a Brescia, 8 novembre 2009

Cari fratelli e sorelle,

al centro della Liturgia della Parola di questa domenica — la 32.ma del Tempo Ordinario — troviamo il
personaggio della vedova povera, o, piu precisamente, troviamo il gesto che ella compie gettando nel
tesoro del Tempio gli ultimi spiccioli che le rimangono. Un gesto che, grazie allo sguardo attento di Gesu,
e diventato proverbiale: “I'obolo della vedova”, infatti, &€ sinonimo della generosita di chi da senza riserve
il poco che possiede. Prima ancora, pero, vorrei sottolineare I'importanza dell’lambiente in cui si svolge
tale episodio evangelico, cioé il Tempio di Gerusalemme, centro religioso del popolo d’Israele e il cuore
di tutta la sua vita. Il Tempio & il luogo del culto pubblico e solenne, ma anche del pellegrinaggio, dei riti
tradizionali, e delle dispute rabbiniche, come quelle riportate nel Vangelo tra Gesu e i rabbini di quel
tempo, nelle quali, perd, Gesu insegna con una singolare autorevolezza, quella del Figlio di Dio.

pagina 9 di 12



XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

Egli pronuncia giudizi severi - come abbiamo sentito - nei confronti degli scribi, a motivo della loro
ipocrisia: essi, infatti, mentre ostentano grande religiosita, sfruttano la povera gente imponendo obblighi
che loro stessi non osservano. Gesu, insomma, si dimostra affezionato al Tempio come casa di
preghiera, ma proprio per questo lo vuole purificare da usanze improprie, anzi, vuole rivelarne il
significato piu profondo, legato al compimento del suo stesso Mistero, il Mistero della Sua morte e
risurrezione, nella quale Egli stesso diventa il nuovo e definitivo Tempio, il luogo dove si incontrano Dio e
'uomo, il Creatore e la Sua creatura.

L'episodio dell’obolo della vedova si inscrive in tale contesto e ci conduce, attraverso lo sguardo
stesso di Gesu, a fissare I'attenzione su un particolare fuggevole ma decisivo: il gesto di una vedova,
molto povera, che getta nel tesoro del Tempio due monetine. Anche a noi, come quel giorno ai discepoli,
Gesu dice: Fate attenzione! Guardate bene che cosa fa quella vedova, perché il suo atto contiene un
grande insegnamento; esso, infatti, esprime la caratteristica fondamentale di coloro che sono le “pietre
vive” di questo nuovo Tempio, cioé il dono completo di sé al Signore e al prossimo; la vedova del
Vangelo, come anche quella dell’Antico Testamento, da tutto, da se stessa, e si mette nelle mani di Dio,
per gli altri. E questo il significato perenne dell’'offerta della vedova povera, che Gesu esalta perché ha
dato piu dei ricchi, i quali offrono parte del loro superfluo, mentre lei ha dato tutto cido che aveva per
vivere (cfr Mc 12,44), e cosi ha dato se stessa.

Cari amici! A partire da questa icona evangelica, desidero meditare brevemente sul mistero della
Chiesa, del Tempio vivo di Dio, e cosi rendere omaggio alla memoria del grande Papa Paolo VI, che alla
Chiesa ha consacrato tutta la sua vita. La Chiesa & un organismo spirituale concreto che prolunga nello
spazio e nel tempo l'oblazione del Figlio di Dio, un sacrificio apparentemente insignificante rispetto alle
dimensioni del mondo e della storia, ma decisivo agli occhi di Dio. Come dice la Lettera agli Ebrei —
anche nel testo che abbiamo ascoltato — a Dio & bastato il sacrificio di Gesu, offerto “una volta sola”, per
salvare il mondo intero (cfr Eb 9,26.28), perché in quell’'unica oblazione € condensato tutto ’Amore del
Figlio di Dio fattosi uomo, come nel gesto della vedova & concentrato tutto 'amore di quella donna per
Dio e per i fratelli: non manca niente e niente vi si potrebbe aggiungere. La Chiesa, che
incessantemente nasce dall’Eucaristia, dall’autodonazione di Gesu, € la continuazione di questo dono,
di questa sovrabbondanza che si esprime nella poverta, del tutto che si offre nel frammento. E il Corpo
di Cristo che si dona interamente, Corpo spezzato e condiviso, in costante adesione alla volonta del suo
Capo. Sono lieto che stiate approfondendo la natura eucaristica della Chiesa, guidati dalla Lettera
pastorale del vostro Vescovo.

E questa la Chiesa che il servo di Dio Paolo VI ha amato di amore appassionato e ha cercato con
tutte le sue forze di far comprendere e amare. Rileggiamo il suo Pensiero alla morte, la dove, nella parte
conclusiva, parla della Chiesa. “Potrei dire — scrive — che sempre ’ho amata ... e che per essa, non per
altro, mi pare d’aver vissuto. Ma vorrei che la Chiesa lo sapesse”. Sono gli accenti di un cuore
palpitante, che cosi prosegue: “Vorrei finalmente comprenderla tutta, nella sua storia, nel suo disegno
divino, nel suo destino finale, nella sua complessa, totale e unitaria composizione, nella sua umana e
imperfetta consistenza, nelle sue sciagure e nelle sue sofferenze, nelle debolezze e nelle miserie di tanti
suoi figli, nei suoi aspetti meno simpatici, e nel suo sforzo perenne di fedelta, di amore, di perfezione e di
carita. Corpo mistico di Cristo. Vorrei — continua il Papa - abbracciarla, salutarla, amarla, in ogni essere
che la compone, in ogni Vescovo e sacerdote che la assiste e la guida, in ogni anima che la vive e la
illustra; benedirla”. E le ultime parole sono per lei, come alla sposa di tutta la vita: “E alla Chiesa, a cui
tutto devo e che fu mia, che dird? Le benedizioni di Dio siano sopra di te; abbi coscienza della tua natura
e della tua missione; abbi il senso dei bisogni veri e profondi del’'umanita; e cammina povera, cioe
libera, forte ed amorosa verso Cristo”.

Che cosa si pu0 aggiungere a parole cosi alte ed intense? Soltanto vorrei sottolineare quest’ultima
visione della Chiesa “povera e libera”, che richiama la figura evangelica della vedova. Cosi dev’essere la
Comunita ecclesiale, per riuscire a parlare allumanita contemporanea. L'incontro e il dialogo della
Chiesa con I'umanita di questo nostro tempo stavano particolarmente a cuore a Giovanni Battista
Montini in tutte le stagioni della sua vita, dai primi anni di sacerdozio fino al Pontificato. Egli ha dedicato
tutte le sue energie al servizio di una Chiesa il piu possibile conforme al suo Signore Gesu Cristo, cosi
che, incontrando lei, 'uomo contemporaneo possa incontrare Lui, Cristo, perché di Lui ha assoluto
bisogno. Questo & l'anelito di fondo del Concilio Vaticano Il, a cui corrisponde la riflessione del Papa
Paolo VI sulla Chiesa. Egli volle esporne programmaticamente alcuni punti salienti nella sua prima
Enciclica, Ecclesiam suam, del 6 agosto 1964, quando ancora non avevano visto la luce le Costituzioni
conciliari Lumen gentium e Gaudium et spes.

pagina 10 di 12



XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

Con quella prima Enciclica il Pontefice si proponeva di spiegare a tutti 'importanza della Chiesa per
la salvezza delllumanita e, al tempo stesso, I'esigenza che tra la Comunita ecclesiale e la societa si
stabilisca un rapporto di mutua conoscenza e di amore (cfr Enchiridion Vaticanum, 2, p. 199, n. 164).
“Coscienza”, “rinnovamento”, “dialogo”: queste le tre parole scelte da Paolo VI per esprimere i suoi
“pensieri” dominanti — come lui li definisce — all’inizio del ministero petrino, e tutt’e tre riguardano la
Chiesa. Anzitutto, I'esigenza che essa approfondisca la coscienza di se stessa: origine, natura,
missione, destino finale; in secondo luogo, il suo bisogno di rinnovarsi e purificarsi guardando al modello
che é Cristo; infine, il problema delle sue relazioni con il mondo moderno (cfr ibid., pp. 203-205, nn.
166-168). Cari amici — e mi rivolgo in modo speciale ai Fratelli nel’Episcopato e nel Sacerdozio —, come
non vedere che la questione della Chiesa, della sua necessita nel disegno di salvezza e del suo
rapporto con il mondo, rimane anche oggi assolutamente centrale? Che, anzi, gli sviluppi della
secolarizzazione e della globalizzazione I'hanno resa ancora piu radicale, nel confronto con I'oblio di
Dio, da una parte, e con le religioni non cristiane, dall’altra? La riflessione di Papa Montini sulla Chiesa &
piu che mai attuale; e piu ancora € prezioso I'esempio del suo amore per lei, inscindibile da quello per
Cristo. “Il mistero della Chiesa — leggiamo sempre nell’Enciclica Ecclesiam suam — non € semplice
oggetto di conoscenza teologica, dev’essere un fatto vissuto, in cui ancora prima di una sua chiara
nozione lanima fedele pud avere quasi connaturata esperienza” (ibid.,, p 229, n. 178). Questo
presuppone una robusta vita interiore, che & — cosi continua il Papa - “la grande sorgente della
spiritualita della Chiesa, modo suo proprio di ricevere le irradiazioni dello Spirito di Cristo, espressione
radicale e insostituibile della sua attivita religiosa e sociale, inviolabile difesa e risorgente energia nel suo
difficile contatto col mondo profano” (ibid., p. 231, n. 179). Proprio il cristiano aperto, la Chiesa aperta al
mondo hanno bisogno di una robusta vita interiore.

Carissimi, che dono inestimabile per la Chiesa la lezione del Servo di Dio Paolo VI! E com’é
entusiasmante ogni volta rimettersi alla sua scuola! E una lezione che riguarda tutti e impegna tutti,
secondo i diversi doni e ministeri di cui & ricco il Popolo di Dio, per I'azione dello Spirito Santo. In questo
Anno Sacerdotale mi piace sottolineare come essa interessi e coinvolga in modo particolare i sacerdoti,
ai quali Papa Montini riservdo sempre un affetto e una sollecitudine speciali. Nell’Enciclica sul celibato
sacerdotale egli scrisse: “«Preso da Cristo Gesu» (Fil 3,12) fino al’abbandono di tutto se stesso a lui, il
sacerdote si configura piu perfettamente a Cristo anche nel’amore col quale I'eterno Sacerdote ha
amato la Chiesa suo corpo, offrendo tutto se stesso per lei... La verginita consacrata dei sacri ministri
manifesta infatti 'amore verginale di Cristo per la Chiesa e la verginale e soprannaturale fecondita di
questo connubio” (Sacerdotalis caelibatus, 26). Dedico queste parole del grande Papa ai numerosi
sacerdoti della Diocesi di Brescia, qui ben rappresentati, come pure ai giovani che si stanno formando
nel Seminario. E vorrei ricordare anche quelle che Paolo VI rivolse agli alunni del Seminario Lombardo il
7 dicembre 1968, mentre le difficolta del post-Concilio si sommavano con i fermenti del mondo giovanile:
“Tanti — disse — si aspettano dal Papa gesti clamorosi, interventi energici e decisivi. Il Papa non ritiene di
dover seguire altra linea che non sia quella della confidenza in Gesu Cristo, a cui preme la sua Chiesa
piu che non a chiunque altro. Sara Lui a sedare la tempesta... Non si tratta di un’attesa sterile o inerte:
bensi di attesa vigile nella preghiera. E questa la condizione che Gesu ha scelto per noi, affinché Egli
possa operare in pienezza. Anche il Papa ha bisogno di essere aiutato con la preghiera” (Insegnamenti
VI, [1968], 1189). Cari fratelli, gli esempi sacerdotali del Servo di Dio Giovanni Battista Montini vi guidino
sempre, e interceda per voi sant’Arcangelo Tadini, che ho poc’anzi venerato nella breve sosta a
Botticino.

IL MAGISTERO DI PAPA FRANCESCO
Udienza generale: "La Famiglia - 31. Rimetti i debiti"

L’Assemblea del Sinodo dei Vescovi, che si & conclusa da poco, ha riflettuto a fondo sulla vocazione
e la missione della famiglia nella vita della Chiesa e della societa contemporanea. E’ stato un evento di
grazia. Al termine i Padri sinodali mi hanno consegnato il testo delle loro conclusioni. Ho voluto che
questo testo fosse pubblicato, perché tutti fossero partecipi del lavoro che ci ha visti impegnati assieme
per due anni. Non €& questo il momento di esaminare tali conclusioni, sulle quali devo io stesso meditare.

Nel frattempo, perd, la vita non si ferma, in particolare la vita delle famiglie non si ferma! Voi, care
famiglie, siete sempre in cammino. E continuamente scrivete gia nelle pagine della vita concreta la
bellezza del Vangelo della famiglia. In un mondo che a volte diventa arido di vita e di amore, voi ogni
giorno parlate del grande dono che sono il matrimonio e la famiglia.

pagina 11 di 12



XXXIT DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO B

Oggi vorrei sottolineare questo aspetto: che la famiglia € una grande palestra di allenamento al dono
e al perdono reciproco senza il quale nessun amore pud durare a lungo. Senza donarsi e senza
perdonarsi 'amore non rimane, non dura. Nella preghiera che Lui stesso ci ha insegnato — cio¢ il Padre
Nostro — Gesu ci fa chiedere al Padre: «Rimetti a noi i nostri debiti, come anche noi li rimettiamo ai nostri
debitori». E alla fine commenta: «Se voi infatti perdonerete agli altri le loro colpe, il Padre vostro che
nei cieli perdonera anche a voi; ma se voi non perdonerete agli altri, neppure il Padre vostro perdonera
le vostre colpe» (Mt 6,12.14-15). Non si pud vivere senza perdonarsi, 0 almeno non si pud vivere bene,
specialmente in famiglia. Ogni giorno ci facciamo dei torti 'uno con l'altro. Dobbiamo mettere in conto
questi sbagli, dovuti alla nostra fragilita e al nostro egoismo. Quello che pero ci viene chiesto € di guarire
subito le ferite che ci facciamo, di ritessere immediatamente i fili che rompiamo nella famiglia. Se
aspettiamo troppo, tutto diventa piu difficile. E c’@ un segreto semplice per guarire le ferite e per
sciogliere le accuse. E’ questo: non lasciar finire la giornata senza chiedersi scusa, senza fare la pace
tra marito e moglie, tra genitori e figli, tra fratelli e sorelle... tra nuora e suocera! Se impariamo a
chiederci subito scusa e a donarci il reciproco perdono, guariscono le ferite, il matrimonio si irrobustisce,
e la famiglia diventa una casa sempre piu solida, che resiste alle scosse delle nostre piccole e grandi
cattiverie. E per questo non & necessario farsi un grande discorso, ma € sufficiente una carezza: una
carezza ed é finito tutto e rincomincia. Ma non finire la giornata in guerra!

Se impariamo a vivere cosi in famiglia, lo facciamo anche fuori, dovunque ci troviamo. E’ facile essere
scettici su questo. Molti — anche tra i cristiani — pensano che sia un’esagerazione. Si dice: si, sono belle
parole, ma e impossibile metterle in pratica. Ma grazie a Dio non & cosi. Infatti & proprio ricevendo |l
perdono da Dio che, a nostra volta, siamo capaci di perdono verso gli altri. Per questo Gesu ci fa
ripetere queste parole ogni volta che recitiamo la preghiera del Padre Nostro, cioe ogni giorno. Ed &
indispensabile che, in una societa a volte spietata, vi siano luoghi, come la famiglia, dove imparare a
perdonarsi gli uni gli altri.

Il Sinodo ha ravvivato la nostra speranza anche su questo: fa parte della vocazione e della missione
della famiglia la capacita di perdonare e di perdonarsi. La pratica del perdono non solo salva le famiglie
dalla divisione, ma le rende capaci di aiutare la societa ad essere meno cattiva e meno crudele. Si, ogni
gesto di perdono ripara la casa dalle crepe e rinsalda le sue mura. La Chiesa, care famiglie, vi sta
sempre accanto per aiutarvi a costruire la vostra casa sulla roccia di cui ha parlato Gesu. E non
dimentichiamo queste parole che precedono immediatamente la parabola della casa: «Non chiunque mi
dice Signore, Signore, entrera nel regno dei cieli, ma colui che fa la volonta del Padre». E aggiunge:
«Molti mi diranno in quel giorno: Signore, Signore, non abbiamo noi profetato nel tuo nome e cacciato
demoni nel tuo nome? lo perd dichiarerd loro: Non vi ho mai conosciuti» (cfr Mt 7,21-23). E’ una parola
forte, non c’é dubbio, che ha lo scopo di scuoterci e chiamarci alla conversione.

Vi assicuro, care famiglie, che se sarete capaci di camminare sempre piu decisamente sulla via delle
Beatitudini, imparando e insegnando a perdonarvi reciprocamente, in tutta la grande famiglia della
Chiesa crescera la capacita di rendere testimonianza alla forza rinnovatrice del perdono di Dio.
Diversamente, faremo prediche anche bellissime, e magari scacceremo anche qualche diavolo, ma alla
fine il Signore non ci riconoscera come i suoi discepoli, perché non abbiamo avuto la capacita di
perdonare e di farci perdonare dagli altri!

Davvero le famiglie cristiane possono fare molto per la societa di oggi, e anche per la Chiesa. Per
questo desidero che nel Giubileo della Misericordia le famiglie riscoprano il tesoro del perdono reciproco.
Preghiamo perché le famiglie siano sempre piu capaci di vivere e di costruire strade concrete di
riconciliazione, dove nessuno si senta abbandonato al peso dei suoi debiti.

Con questa intenzione, diciamo insieme: “Padre nostro, rimetti a noi i nostri debiti, come anche noi li
rimettiamo ai nostri debitori”. [Diciamolo insieme: “Padre nostro, rimetti a noi i nostri debiti, come anche
noi li rimettiamo ai nostri debitori”].

pagina 12 di 12



