254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

. 21 settembre 2014
%@ Il Vangelo 252 Domenica
, NEAT o del Tempo Ordinario
della Domenica et

+ Dal Vangelo secondo Matteo (Mt 20, 1 - 16)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli questa parabola:

«Il regno dei cieli ¢ simile a un padrone di casa che usci all’alba
per prendere a giornata lavoratori per la sua vigna. Si accordo con
loro per un denaro al giorno e li mando nella sua vigna. Uscito poi
verso le nove del mattino, ne vide altri che stavano in piazza,
disoccupati, e disse loro: “Andate anche voi nella vigna; quello che &
giusto ve lo daro”. Ed essi andarono. Usci di nuovo verso
mezzogiorno e verso le tre, e fece altrettanto. Uscito ancora verso le
cinque, ne vide altri che se ne stavano li e disse loro: “Perché ve ne state qui tutto il
giorno senza far niente?”. Gli risposero: “Perché nessuno ci ha presi a giornata”. Ed
egli disse loro: “Andate anche voi nella vigna”.

Quando fu sera, il padrone della vigna disse al suo fattore: “Chiama i lavoratori e
dai loro la paga, incominciando dagli ultimi fino ai primi”. Venuti quelli delle cinque
del pomeriggio, ricevettero ciascuno un denaro. Quando arrivarono i primi, pensarono
che avrebbero ricevuto di piu. Ma anch’essi ricevettero ciascuno un denaro. Nel
ritirarlo, pero, mormoravano contro il padrone dicendo: “Questi ultimi hanno lavorato
un’ora soltanto e li hai trattati come noi, che abbiamo sopportato il peso della giornata
e il caldo”.

Ma il padrone, rispondendo a uno di loro, disse: “Amico, io non ti faccio torto.
Non hai forse concordato con me per un denaro? Prendi il tuo e vattene. Ma io voglio
dare anche a quest’ultimo quanto a te: non posso fare delle mie cose quello che voglio?
Oppure tu sei invidioso perché io sono buono?”. Cosi gli ultimi saranno primi e i
primi, ultimi».

PER APPROFONDIRE (tratto da www.ocarm.org)

1) Per inserire il brano nel suo contesto:

Questo brano ci pone all'interno della sezione del Vangelo di Matteo, che precede direttamente i
racconti della passione, morte e risurrezione di Gesu. Questa sezione inizia in 19, 1, dove si dice che
Gesu lascia definitivamente il territorio della Galilea per recarsi nella Giudea, dando inizio al suo
cammino di avvicinamento a Gerusalemme e si conclude in 25, 46, col quadro sulla venuta e il giudizio
del Figlio di Dio. Piu in particolare, il capitolo 20 ci colloca ancora lungo il percorso di Gesu verso la citta
santa e il suo tempio, in un contesto di ammaestramento e di polemica con i sapienti e i potenti del
tempo, che egli realizza attraverso parabole e incontri.

2) Per aiutare nella lettura del brano:

20, 1a: Con le prime parole della parabola, che sono una formula di introduzione, Gesu vuole
accompagnarci dentro il tema piu profondo di cui intende parlare, vuole aprire davanti a noi le porte del
regno, che é Lui stesso e si presenta quale padrone della vigna, che ha bisogno di essere lavorata.

pagina 1 di 13


http://www.incamminocongesu.org

254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

20, 1b-7: Questi versetti costituiscono la prima parte della parabola; in essa Gesu racconta
dell’iniziativa del padrone della vigna per assumere gli operai, descrivendo le sue quattro uscite, nelle
quali ingaggia gli operai stabilendo un contratto e I'ultima uscita, ormai alla fine della giornata.

20, 8-15: Questa seconda parte comprende, invece, la descrizione del pagamento agli operai, con la
protesta dei primi e la risposta del padrone.

20, 16: Infine viene riportata la sentenza conclusiva, che fa inclusione con 19, 30 e che rivela la
chiave del brano e I'applicazione: quelli che nella comunita sono considerati ultimi, nella prospettiva del
regno e del giudizio di Dio, saranno i primi.

3) Alcune domande

Voglio di nuovo pormi in un contatto intenso e forte con la tua Parola, Signore; rileggo il brano, piu
lentamente, soffermandomi sulle parole, le espressioni, i versetti. Cerco di porre i miei pensieri, i miei
sentimenti, il mio modo di comportarmi, di vivere in un confronto sincero e aperto con quanto tu mi dici,
0ggi; interrogo la mia vita, rispondo, getto ponti verso una vita nuova, fondata sul tuo modo di pensare e
di amare.

a) Questo brano si apre con una particella connessiva, “infatti”, che € molto importante, perché mi
rimanda al versetto che precede (Mt 19,30), dove Gesu afferma che “i primi saranno ultimi e gli ultimi
primi”, con le stesse parole che ripetera alla fine di questa parabola. Parole, dunque, importantissime,
fondamentali, che vogliono indicarmi la direzione da prendere. Gesu ¢ il regno di Dio, il regno dei cieli;
Lui & il mondo nuovo, nel quale sono invitato ad entrare. Ma il suo & un mondo rovesciato, dove la
nostra logica di potenza, guadagno, ricompense, abilita, sforzo, & sconfitta e sostituita da un’altra logica,
quella della gratuita assoluta, del’amore misericordioso e sovrabbondante. Se io credo di essere primo,
di essere forte e capace; se mi sono gia messo al primo posto alla tavola del Signore, & meglio che
adesso mi alzi e vada ad occupare l'ultimo posto. Li il Signore verra a cercarmi e, chiamandomi, mi
sollevera, mi trarra in alto, verso di sé.

b) Gesu si paragona, qui, a un padrone di casa, utilizzando una figura particolare, che ritorna piu
volte nei vangeli. Provo a seguirla, facendomi attento alle caratteristiche che essa presenta e cercando
di verificare qual & il mio rapporto con Lui. Il padrone di casa € il padrone della vigna, che si prende cura
di essa, circondandola con un muro, scavando in essa un frantoio, coltivandola con amore e fatica (Mt
21, 33ss.), perché possa dare i migliori frutti. E’ il padrone di casa che offre una grande cena, facendo
molti inviti, chiamando alla sua tavola i piu derelitti, gli storpi, gli zoppi, i ciechi (Lc 14, 21ss.). E’ colui che
torna dalle nozze e che noi dobbiamo aspettare vegliando, perché non sappiamo I'ora (Lc 12, 36); € il
padrone di casa partito per un viaggio, che ci ha ordinato di vigilare, per essere pronti ad aprirgli, non
appena torna e bussa, alla sera, o a mezzanotte, o al canto del gallo, o al mattino (Mc 13, 35).
Comprendo, dunque, che il Signore aspetta da me il frutto buono; che mi ha scelto come invitato alla
sua mensa; che tornera e verra a cercarmi e bussera alla mia porta... Sono pronto a rispondergli? Ad
aprirgli? A offrirgli il frutto dell’lamore che Lui attende da me? Oppure sto dormendo, appesantito da mille
altri interessi, schiavizzato da altri padroni di casa, diversi e lontani da Lui?

c) Il Signore Gesu, padrone della casa e della vigna, esce ripetutamente per chiamare e inviare;
all’alba, alle nove, a mezzogiorno, alle tre del pomeriggio, alle cinque, quando ormai la giornata € alla
fine. Lui non si stanca: viene a cercarmi, per offrirmi il suo amore, la sua presenza, per stringere un patto
con me. Lui desidera offrirmi la sua vigna, la sua bellezza. Quando ci incontreremo, quando lui
fissandomi, mi amera (Mc 10, 21), io cosa gli risponderd? Mi rattristerd, perché ho molti altri beni (Lc 18,
23)? Gli chiedero di considerarmi giustificato, perché ho gia preso altri impegni (Lc 14, 18)? Fuggird via
nudo, perdendo anche quello straccio di felicita che mi & rimasto per coprirmi (Mc 14, 52)? Oppure gli
dird: “Si si” e poi non andro (Mt 21, 29)? Sento che questa parola mi mette in crisi, mi scruta fino in
fondo, mi rivela a me stesso... rimango sgomento, impaurito della mia liberta, ma decido, davanti al
Signore che mi sta parlando, di fare come Maria e dire anch’io: “Signore, avvenga di me quello che tu
hai detto” con umile disponibilita e abbandono.

d) Adesso il vangelo mi pone davanti alla mia relazione con gli altri, i fratelli e le sorelle che
condividono con me il cammino di sequela di Gesu. Siamo tutti convocati presso di Lui, alla sera, dopo il
lavoro della giornata: Lui apre il suo tesoro d’amore e comincia a distribuire, a consegnare grazia,
misericordia, compassione, amicizia, tutto se stesso. Non si ferma, il Signore, continua solo a
traboccare, a effondersi, a consegnarsi a noi, a ciascuno. Matteo fa notare, a questo punto, che
qualcuno mormora contro il padrone della vigna, contro il Signore. Nasce l'indignazione, perché Lui
tratta tutti ugualmente, con la stessa intensita di amore, con la stessa sovrabbondanza. Forse & scritto
anche di me in queste righe: il vangelo sa mettere a nudo il mio cuore, la parte piu nascosta di me
stesso. Forse il Signore dice proprio a me quelle parole cariche di tristezza: “Forse tu sei invidioso?” Mi

pagina 2 di 13



254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

devo lasciare interrogare, devo permettere a Lui di entrare dentro di me e di guardarmi con quei suoi
occhi penetranti, perché solo se mi guarda Lui, io potrd essere guarito. Allora prego cosi: “Signore, ti
prego, vieni in me, getta la tua parola nel mio cuore e germogli vita nuova, germogli 'amore”.

4) Una chiave di lettura

Bisogna che io apra ancora di piu questa pagina di vangelo, questa parabola, se voglio davvero
essere illuminato e cambiato. Apro la parola, ma in realta sono io che vengo aperto, spalancato sempre
di piu all’'amore del Signore, a ricevere la grazia che Lui continuamente prepara per me. Allora prendo la
chiave costituita da alcuni termini o tematiche, che mi sembra di scorgere nel brano: la vigna; la
promessa: un danaro; l'invio; la mormorazione, il brontolio.

La vigna
Nella figura della vigna, apparentemente semplice e quotidiana, la Scrittura condensa una realta

molto ricca e profonda, sempre piu densa di significato, mano a mano che i testi si avvicinano alla
rivelazione piena in Gesu. Nel primo libro dei re, al cap. 21, € narrata la vicenda violenta che investe
Nabot, un semplice suddito del corrotto re Acab, il quale possedeva una vigna, piantata, per sua
sventura, proprio vicino al palazzo del re. Il racconto ci fa comprendere quanto la vigna fosse importante,
una proprieta inviolabile: per niente al mondo Nabot I'avrebbe ceduta, come disse: “Mi guardi il Signore
dal cederti I'eredita dei miei padri!” (1 Re 21, 3). Per amore di essa, egli perse la vita. Dunque la vigna
rappresenta il bene piu prezioso, I'eredita della famiglia, per certa parte, I'identita stessa della persona;
non la si pud svendere, cedere ad altri, barattare con altri beni, che non riuscirebbero a eguagliarla.
Essa nasconde una forza vitale, spirituale.

Isaia 5 ci dice chiaramente che sotto la figura della vigna & significato il popolo di Israele, come sta
scritto: “La vigna del Signore degli eserciti & la casa di Israele; gli abitanti di Giuda la sua piantagione
preferita” (Is 5, 7). Questo popolo il Signore ha amato di amore infinito ed eterno, sigillato da un’alleanza
inviolabile; Lui se ne prende cura, proprio come farebbe un vignaiolo con la sua vigna, facendo di tutto
perché essa possa dare i frutti piu belli. Israele siamo ognuno di noi, tutta la Chiesa: il Padre ci ha
trovato come terra desolata, riarsa, devastata, ingombrata dai sassi e ci ha coltivati, ci ha vangati,
concimati, irrigati ad ogni istante; ci ha piantati come vigna scelta, tutta di vitigni genuini (Ger 2, 21). Che
cosa ancora avrebbe potuto fare per noi, che gia non abbia fatto? (Is 5, 4) Nel suo abbassamento
infinito, il Signore si & fatto vigna Egli stesso; & diventato la vite vera (Gv 15, 1ss.), di cui noi siamo i
tralci; si € unito a noi, cosi come la vite € unita ai suoi tralci. Il Padre, che € il vignaiolo, continua la sua
opera d’amore in noi, perché portiamo frutto e pazientemente aspetta; Lui pota, Lui coltiva, ma poi invia
noi a lavorare, a raccogliere i frutti da offrirgli. Siamo inviati al suo popolo, ai suoi figli, quali figli noi
stessi, quali suoi discepoli; hon possiamo tirarci indietro, rifiutare, perché siamo stati fatti per questo:
perché andiamo e portiamo frutto e il nostro frutto rimanga (Gv 15, 16). Signore, volgiti; guarda dal cielo
e vedi e visita la tua vigna (Sal 79, 15)

La promessa: un danaro

Il padrone della vigna stabilisce come ricompensa del lavoro della giornata un denaro; una somma
buona, che permetteva di vivere degnamente. Pressappoco corrisponde alla dramma pattuita dal
vecchio Tobi con I'accompagnatore del figlio Tobia verso la Media (Tb 5, 15).

Me nel racconto evangelico questo denaro viene subito chiamato con un altro nome dal padrone; dice
infatti: “quello che & giusto vi dard” (v. 4). Nostra eredita, nostro salario € il giusto, il buono: il Signore
Gesu. Egli, infatti, non dona, non promette altro che se stesso. La nostra ricompensa € nei cieli (Mt 5,
12), presso il Padre nostro (Mt 6, 1). Non € il denaro che veniva utilizzato per il pagamento della tassa
pro-capite ai romani, su cui c’era 'immagine e l'iscrizione del re Tiberio Cesare (Mt 22, 20), ma qui c’¢e il
volto di Gesu, il suo nome, la sua presenza. Egli ci dice: “lo sono con voi non solo per oggi, ma tutti i
giorni, fino alla fine del mondo; lo stesso saro la tua ricompensa”.

L’invio

Il testo offre alla nostra vita un’energia molto forte, che scaturisce dai verbi “inviare, mandare” e
“andare”, ripetuto due volte; entrambi riguardano noi, ci toccano nel profondo, ci chiamano e ci mettono
in movimento. E’ il Signore Gesu che ci invia, facendo di noi degli apostoli: “Ecco, io vi mando” (Mt 10,
16). Ogni giorno egli ci chiama per la sua missione e ripete su di noi quel: “Andate!”’e la nostra felicita &
nascosta proprio qui, nella realizzazione di questa sua parola. Andare dove Lui ci manda, nel modo che
Lui ci indica, verso le realta e le persone che Lui ci pone davanti.

pagina 3 di 13



254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

La mormorazione, il brontolio

Parole importantissime, vere e tanto presenti nella nostra esperienza di vita quotidiana; non possiamo
negarlo: esse abitano anche il nostro cuore, i nostri pensieri, a volte ci tormentano, ci sfigurano, ci
stancano profondamente, ci allontanano da noi stessi, dagli altri, dal Signore. Si, in mezzo a quegli
operai che si lamentano e brontolano, mormorando contro il padrone, ci siamo anche noi. Il rumore della
mormorazione viene da molto lontano, ma ugualmente riesce a raggiungerci e si insinua nel nostro
cuore; Israele nel deserto ha mormorato pesantemente contro il suo Signore e noi abbiamo ricevuto in
eredita quei pensieri, quelle parole: “ll Signore ci odia, per questo ci ha fatti uscire dal paese d'Egitto per
darci in mano agli Amorrei e per distruggerci” (Dt 1, 27) e dubitiamo sulla sua capacita di nutrirci, di
condurci avanti, di proteggerci: “Potra forse Dio preparare una mensa nel deserto?” (Sal 77, 19).
Mormorare significa non ascoltare la voce del Signore, non credere piu al suo amore per noi. Allora ci
scandalizziamo, ci irritiamo fortemente contro il Signore misericordioso e ci indigniamo contro il suo
modo di agire e vorremmo cambiarlo, rimpicciolirlo secondo i nostri schemi: “E’ andato ad alloggiare da
un peccatore! Mangia e beve con i peccatori!” (Lc 5, 30; 15, 2; 19, 7). Se ascoltiamo bene, queste sono
le mormorazioni segrete del nostro cuore. Come guarire? San Pietro suggerisce questa via: “Praticate
I'ospitalita gli uni verso gli altri, senza mormorare” (1 Pt 4, 9); solo l'ospitalita, cioé 'accoglienza possono,
piano piano, cambiare il nostro cuore e renderlo ricettivo, capace di portare dentro di sé le persone, le
situazioni, le realta che incontriamo nella vita. “Accoglietevi”, dice la Scrittura. E’ proprio cosi: dobbiamo
imparare ad accogliere, prima di tutto, il Signore Gesu, cosi com’e, col suo modo di amare e di rimanere,
di parlarci e cambiarci, di aspettarci e attirarci. Accogliere Lui e accogliere chi ci sta accanto, chi ci viene
incontro; solo questo movimento pud sconfiggere l'indurimento della mormorazione.

La mormorazione nasce dalla gelosia, dall’invidia, dal nostro occhio cattivo, come dice il padrone
della vigna, Gesu stesso. Lui sa guardarci dentro, sa penetrare il nostro sguardo e raggiungerci nel
cuore, nell’anima. Lui sa come siamo, ci conosce, ci ama; ed € per amore che Lui tira fuori da noi il
nostro male, toglie il velo dal nostro occhio cattivo, ci aiuta a prendere coscienza di come siamo, di cio
che ci vive dentro. Nel momento in cui dice: “Forse il tuo occhio € cattivo?”, come sta facendo oggi, in
questo vangelo, Lui ci guarisce, prende I'unguento e lo spalma, prende il fango fatto con la sua saliva e
unge i nostri occhi, fino all’intimo.

Signore, ti prego: fa che io veda. Con occhi buoni, senza gelosia; con l'accoglienza, senza
mormorare.

“A che ora sei andato nella vigna?” - IL COMMENTO DI WILMA CHASSEUR
(tratto da www.incamminocongesu.org)

Il Vangelo della 24esima domenica si era concluso con un pareggio: "Cosi anche il Padre mio
celeste, fara a ciascuno di voi, se non perdonerete di cuore al vostro fratello". In poche parole, eravamo
noi a stabilire la misura di perdono che avremmo ricevuto, in base a quella data agli altri. Oggi va molto
al di la: Dio si comporta davvero da gran re e da molto piu del giusto dovuto. Come, del resto, perdona
molto piu del giusto dovuto e rimette a noi infiniti piu debiti di quanti noi ne rimettiamo ai nostri debitori
(staremmo freschi, se nol...). Abbiamo, certo, il dovere di perdonare, ma ci riusciremo nella misura in cui
chiederemo al Signore di venire a perdonare in noi.

Oggi vediamo dunque il gran re che esce di casa all'alba, a cercare lavoratori da mandare alla vigna.
Ai primi dice: "Andate alla mia vigna e quello che & giusto ve lo dard". Quindi, alla fine della giornata, da
loro il giusto dovuto, ma a quelli che si presentano per ultimi, da molto piu del giusto dovuto: da anche
cio che non é dovuto e li paga come se avessero lavorato tutto il giorno, con gran dispetto degli altri!
Cosa ne possiamo concludere? O che Dio non ha I'orologio e nemmeno sa leggere l'ora, il che sarebbe
piu che giusto perché, essendo I'Eterno, non ha certamente bisogno di imparare a leggere l'ora e
neanche di avere strumenti per misurare il tempo che passa, visto che per lui non passa proprio! Anzi,
per lui non esiste neppure questo tempo che a noi scappa da tutte le parti, e siamo sempre |i a
rincorrerlo a piu non posso e a misurarlo ad ogni pieé sospinto, consultando freneticamente
quell'aggeggino che tutti portiamo al polso, oppressi da orari a tenaglia e da scadenze che non finiscono
piU...

Oppure dobbiamo concludere che Dio conosce solo la gratuita. || Regno dei Cieli & gratuito:
dobbiamo contare solo sulle nostre... mani vuote ("dopo aver fatto tutto quel che dovevate fare, dite:
siamo servi inutili" Luca 17,10).

pagina 4 di 13


http://www.incamminocongesu.org

254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

Guai se ci presentiamo alla porta del Regno, contando solo sui nostri meriti e rivendicando la
salvezza come un dovuto, dicendo pressappoco: "Guarda come sono stato bravo, vedi tutto il bene che
ho fatto? Devi proprio darmi il Paradiso". Allora non siamo piu servi inutili, ma neanche... utili per la
nostra salvezza. Per¢ il bene va fatto! Eccome! Allora come districarsi?

Il bene va fatto, si capisce! Anzi, per salvarsi, va fatto solo quello e non il male che ci perde. Ma
dobbiamo sapere che poter fare il bene & gia una grazia ("senza di Me non potete fare nulla" (Giov.
15,5): non dobbiamo dunque attribuircelo come se fosse dovuto solo ai nostri sforzi. Un adagio
domenicano dice che € grazia anche la capacita di corrispondere alla grazia. Ed & gia un anticipo del
regno dei Cieli, poter lavorare tutta la giornata per il Signore, perché & una grande gioia poter stare tutto
il giorno con lui a lavorare nella sua vigna. Mentre gli operai che hanno iniziato a lavorare solo alle
cinque del pomeriggio, fino a quell'ora, erano stati lontani da lui e dalla sua vigna, e anche se poi hanno
ricevuto la stessa paga degli altri, hanno pero ricevuto di meno, perché non hanno avuto la grazia e la
gioia di essere stati chiamati fin dalle prime ore a lavorare e a stare con lui, il che, lungi dall'essere un
peso, & un grande privilegio.

L' importante & sapere che cio che piu conta, in quel che facciamo, non & tanto la quantita, quanto la
qualita: la fonte del merito & I'amore. Un salmo dice: "E' I'amore che voglio, non il sacrificio". Se
lavoreremo con tanto amore per Dio e per il prossimo - anche se saremo gli operai dell'ultima ora -
diventeremo, in breve tempo, molto graditi al Signore, che ci trasformera sempre piu "a Sua immagine e
somiglianza".

“DAL MERITO ALLA GRAZIA” - IL COMMENTO DI PAOLO CURTAZ Videocommento
(tratto da www.tiraccontolaparola.it)

Brutta storia, quella del perdono. Una riflessione acida, tesa, che ci scardina dentro. E impegnativo, il
perdono, serio, esige conversione radicale. Eppure sul perdono si gioca gran parte della credibilita del
cristianesimo. Il perdono che scardina la violenza, che diventa profezia di un mondo nuovo, che
ridisegna il volto dell'uomo, rendendolo finalmente a immagine di Dio, restituendolo al suo volto
autentico. La comunita cristiana, col suo modo di intessere relazioni, con la sua capacita di discutere (e
litigare!) in maniera "altra", con la sua capacita di prendersi a cuore il destino del fratello diventa anticipo
del mondo nuovo. In teoria. Dopo dieci anni dall'attentato alle torri gemelli il mondo continua a vivere
nell'inquietudine e nella violenza, incapace di convertirsi all'ovvio: solo nel perdono e nell'accettazione
della diversita possiamo vivere una vita proficua per tutti. In noi, in ognuno!, c'e un piccolo despota che
vorrebbe tanto fare il dittatore degli altri. Reduci da due settimane di Parola di Dio urticante riprendiamo
la scuola e, con essa, le attivita parrocchiali. Nella logica del padrone della vigna, quello della parabola
di oggi. Nella logica della gratuita totale, che spiazza la logica meritocratica

Incomprensibile

E incomprensibile I'atteggiamento del padrone della vigna. Certo: & molto affaccendato, la vigna &
grande e ha bisogno di molti operai per riuscire a portare a termine la vendemmia. Va in strada presto, al
mattino, per assumere i primi operai. Quando si accorge che non bastano torna ancora per cercare altri
operai. Stabilisce con loro "quanto & giusto" come ricompensa. Quando esce alle cinque del pomeriggio,
un'ora prima della fine del lavoro, vede ancora alcuni bighellonare e li invita a lavorare. Questo |l
problema vero: quanto € giusto? Quando gli operai della prima ora vedono che gli operai sfaccendati
prendono la stessa cifra, giustamente, insorgono. Loro hanno faticato tutta la giornata, questi ultimi solo
un'ora, ricevono lo stesso salario, che ingiustizia!

Pero

In teoria. La chiave della parabola sta nel loro modo di pensare. Quando vedono dare agli operai
dell'ultima ora un denaro pensano di ricevere di piu. Quando ricevono il denaro pattuito non chiedono di
piu, esigono per gli altri di meno. Vigliacchi e pavidi. Non dicono quello che legittimamente desiderano,
chiedono al padrone di dare agli altri di meno. Meno di un denaro. Un denaro € il guadagno minimo
giornaliero per poter dar da mangiare ad una famiglia ai tempi di Gesu. Invece di esercitare un legittimo
diritto ("Dacci di piu, abbiamo lavorato tutto il giorno!"), se la prendono con i deboli: chiedono di dar loro
di meno. Meno di cid che € indispensabile per vivere. Forti con i deboli, deboli con il forte. Terribile. Non
pensiamo anche noi cosi?

pagina 5 di 13


http://youtu.be/nbvsxXEIl84
http://www.tiraccontolaparola.it

254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

Meritocrazia

Il padrone € buono, non vuole fare I'elemosina a questi sfaccendati, non vuole umiliarli, vuol dar loro
una parvenza di dignita, la possibilita di riscattarsi, di osare, di rinascere. Lo fa con garbo, con
gentilezza, con misericordia. E buono il padrone, non sciocco: del suo denaro pud fare quello che vuole.
Come salvare un peccatore gratuitamente. Gesu se la prende con la logica del merito: Dio mi ama e mi
premia perché mi comporto bene. Cosi pensavano i devoti del suo tempo. E del nostro. Gesu da una
spallata alla logica umana che vede la giustizia come unico modo di relazionarsi fra le persone e con
Dio. E importante la giustizia ma rischia di sfociare nell'arida contabilita dei meriti. Pit del merito c'¢ la
grazia, il dono, questo osa dire Gesu. E una grossa soddisfazione quella di prendersi una laurea dopo
anni di studio. Ma & una sorpresa indicibile il dono inaspettato dell’lamato! Cosi € Dio: ci sorprende con la
sua grazia che supera la giustizia. Ricordiamocelo, quando pesiamo la nostra fede sulla bilancia delle
buone opere. Quello che Gesu ha superato, troppo spesso noi cattolici lo recuperiamo pensando di fargli
un piacere!

Convertirsi alla bonta

Gli operai della prima non hanno colto con chi hanno a che fare. Hanno ridotto la loro fede a fatica e
sudore. Peggio: guardano con sospetto gli altri, quasi concorrenti dei loro privilegi. Non & cosi per chi ha
colto la luce del Vangelo. Stupiti, abbagliati dalla bonta del padrone, gioiamo per la grazia di poter
lavorare nella vigna, gioiamo per la possibilita che altri fratelli anche all'ultimo possano accogliere la
grazia che ci ha trasformati. La bonta di Dio contagi la nostra vita, in modo da rendere la nostra giornata
lavorativa, sin d'ora, immagine di quella gioia che il Signore riversera nei nostri cuori forgiati dalla fatica
dell'amore. Il nostro Dio, mite e umile di cuore, che vivra questa pagina dall'albero della croce
accogliendo il buon ladrone, ci faccia uscire dalle ristrettezze di una fede "sindacale" per percepire,
almeno un poco, quale braciere d'amore e di bonta € il suo cuore; impariamo dal Signore, che & mite e
umile di cuore...

Isaia e Paolo

Isaia scuote i deportati in Babilonia per indicare la corretta logica di Dio: se saranno riscattati, se
potranno tornare in Israele non sara per loro merito ma per iniziativa gratuita del Signore! Paolo,
commosso, riceve da Filippi, la piu amata fra le sue comunita, la prima "europea", Epafrodito che gli
porta consolazione e denaro € una visita inattesa che aiuta Paolo a sostenere le angustie e la prigionia
di Efeso. Quando la smetteremo di usare la calcolatrice nel relazionarci fra di noi e con Dio capiremo
cosa significa diventare discepoli. Il Regno € gratis, non fatevi fregare.

IL COMMENTO DI PADRE ROBERTO BONATO, S.J.

E con tutta probabilitd il tempo della vendemmia, in cui ¢’& bisogno di molti lavoratori. Percio il
padrone della vigha assume a suo servizio sempre nuovi operai, non solo all’inizio della giornata, ma
anche durante il giorno e persino un’ora prima della fine del lavoro. Con i primi stabilisce la paga usuale
di un denaro (20,2); agli altri promette di dare cio che € giusto (20,4-5); gli ultimi li manda nella sua vigna
senza parlare esplicitamente della ricompensa (20,7). La durata del lavoro di ciascun gruppo € molto
differente. | primi hanno lavorato dodici ore, “hanno sopportato il peso della giornata e il caldo” (20,12).
Gli ultimi hanno lavorato soltanto un’ora. Se si procede nella stretta corrispondenza di prestazione e
ricompensa, gli ultimi dovrebbero ricevere un dodicesimo della paga dei primi, cioé la dodicesima parte
di un denaro. Ma se gli ultimi ricevono un denaro intero (20,9), i primi dovrebbero riceverne dodici.
Invece il padrone della vigna fa dare a tutti, dagli ultimi fino ai primi, la stessa ricompensa, cioé un
denaro.

Cosi suscita la mormorazione: “Nel ritirarlo perd, mormoravano contro il padrone...” e la protesta dei
primi. Essi guardano solo al principio che la prestazione deve essere corrisposta dalla ricompensa. Con
la sua risposta il padrone della vigna allarga la loro veduta ristretta e ricorda loro una serie di altri fattori
che sono importanti per la valutazione del suo comportamento. La mormorazione proviene dalla massa.
Il padrone non si rivolge alla massa, ma a una singola persona. | servi non devono lasciarsi determinare
dall’opinione della massa, ma ciascuno deve considerare personalmente il punto di vista del padrone.

All'inizio delle sue argomentazioni il padrone della vigna menziona la giustizia. Egli da ai primi la
ricompensa che ha pattuito con loro. Non sottrae loro nulla e non fa loro alcun torto. Ma il padrone
ricorda la sua liberta perché egli puo disporre liberamente delle proprie cose. Come motivazione per il
suo comportamento verso gli ultimi menziona la sua bonta. Non perché I'abbiano meritata, né perché

pagina 6 di 13



254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

abbiano diritto ad essa, ma perché egli € buono, vuole fare del bene, donare e aiutare. Alla fine il
padrone ritorna su chi mormora e lo mette in guardia dall’invidia. Non pud vedere di buon occhio che un
altro abbia un beneficio? Non € in grado di partecipare alla gioia altrui? E’ invidioso perché l'altro pud
godere della bonta del padrone? Pud soltanto fare confronti, con una visuale ristretta, e insistere sulla
parita di trattamento?

Nota. | Giudei pensano che il Regno appartenga soltanto a loro: non sono gli eredi di un popolo che,
per secoli, si € messo al servizio del Signore? Essi non possono comprendere Gesu che si interessa dei
pubblicani e dei peccatori. Con questa parabola, assai paradossale, che contraddice le idee piu normali
riguardo al salario degli operai, il Signore mette in discussione la loro mentalita. Chiusi nella visione
legalistica ed economica della salvezza, non possono comprendere la misericordia divina.
Ricompensando i suoi, Dio fara saltare tutte le regole di una giustizia basata su una visione
contrattualistica del servizio. Di fronte a uomini che credono di poter esigere quanto € loro dovuto, egli &
colui che dona gratuitamente. € un duro avvertimento lanciato a quegli ebrei (ma anche a noi cristiani)
che sbandierano orgogliosamente i lori diritti, misconoscendo la vera natura del Signore di bonta.

IL COMMENTO DI PAOLO FARINELLA, biblista (tratto da paolofarinella.wordpress.com)

«Cercare/trovare» € il binomio che sintetizza la liturgia di questa 25a domenica del tempo ordinario
dell’anno A. In ebraico cercare traduce il verbo darash da cui deriva il sostantivo derek-strada/cammino,
che ci offre la prima indicazione di un metodo: cercare non & immobilismo, ma mettersi in movimento,
stare sulla strada nella direzione di una meéta. Dallo stesso verbo darash deriva il sostantivo «midrash»
che spesso abbiamo incontrato nelle nostre riflessioni liturgiche, descrivendolo come un metodo di
studio della Scrittura. Esso, infatti, richiama, ancora oggi, un aspetto fondamentale dell’esegesi giudaica
della Torah scritta attraverso I'approfondimento della Torah orale. Il binomio «cercare/trovare» & tipico
dellinnamoramento, come testimonia nel Cantico dei Cantici (cf Ct 3,2 e 5,6, ecc.) la donna innamorata
che corre per le vie di Gerusalemme alla ricerca dell’amato: lo trova, lo smarrisce e lo ritrova. Anche noi
credenti, se innamorati, possiamo cercare e trovare nella Parola proclamata il volto di Dio e il riflesso
della nostro cuore che si rispecchia in lui per apprendere orizzonti, comportamenti e atteggiamenti.

San Paolo dalla prigionia di Roma scrive ai Filippesi per informarli sulle sue condizioni e sul suo
ministero e coglie anche questa occasione per insegnare il segreto della sua irrevocabile adesione al
Signore: se dovesse scegliere tra vivere e morire sceglierebbe di morire perché andrebbe a vedere il
Cristo che lo ha afferrato (cf Fil. 3,12), divelto da cavallo e trasformato in vangelo vivente. Per Paolo
come per ciascuno di noi la vita si pud vivere solo dove vive la Persona di cui si € innamorati. Per i
cristiani, sul’esempio di San Paolo desiderare la morte non solo € lecito, ma anche segno di maturita
nella fede, dal momento che essa € l'ingresso nella visione faccia a faccia di Dio. Se i cristiani fossero
coerenti non dovrebbero avere paura della morte, che dopo la risurrezione di Gesu, ha perso il suo
pungiglione di paura e di terrore (cf 1Cor 15,55-56) per diventare quello che dovrebbe essere: pienezza
di vita. Bisogna temere la morte, quando non si & vissuto bene, ma quando la vita & stata compiuta in
pienezza e senza riserve, la morte diventa I'approdo naturale, il porto dove la nave si ferma.

Come sono ridicoli i rituali funebri paganamente cristianizzati quando tutti con facce di circostanza,
compunti e tristi, si avvicinano ai familiari del morto, per fare «le condoglianze», la piu banale
espressione delle convenzioni umane. Sarebbe meglio stringere la mano e tacere, perché ormai quella
parola € vuota e muta. Come pud un cristiano «condolersi» perché un amico o un’amica € entrata nella
visione di Dio per condividere la vita in tutta la sua pienezza? | casi sono due: o siamo falsi quando
predichiamo Cristo Crocifisso e Risorto o siamo falsi quando assumiamo la maschera delle
«condoglianze». Oggi si € smarrito del tutto il senso, il mistero e la complicita della vita perché si & persa
la serieta della morte come chiave e segreto dell’esistenza.

Il vangelo, con la parabola degli operai della vigna (cf Mt 20,1-16), ci pone di fronte ad un
comportamento di Gesu che, se giudicato con i parametri della giustizia umana, &€ scandaloso, ma se &
letto alla luce dell'intimita di Dio & rivoluzionario. Bisogna fare attenzione alla parabola e stare attenti a
non leggerla con spirito fondamentalista, con gli occhi cioé della nostra esperienza senza interrogare il
testo in profondita. La parabola degli operai della vigna ha tre livelli: la parabola come fu pronunciata da
Gesu; come fu interpretata dalla comunita e, infine, come é redatta da Matteo in funzione della vita della
sua comunita di riferimento. Vi & poi 'aggiunta dell’'ultimo versetto: «gli ultimi saranno i primi, e i primi gli
ultimi» (Mt 20,16), originariamente in altro contesto del vangelo, di sicuro piu naturale e consono (cf Mc
10,31; Mt 13,30). Questo versetto fu aggiunto nel sec. Il per descrivere il rovesciamento vissuto dalla 2a

pagina 7 di 13


http://paolofarinella.wordpress.com/

254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

e 3a generazione cristiana: la maggioranza dei Giudei non ha riconosciuto Gesu come Messia, mentre i
Pagani (i Greci) hanno aderito all’annuncio del vangelo. Questa situazione era gia in atto al tempo di
Matteo, per cui il brano descrive un processo che si estende nel tempo, dal sec. | al sec. Il d.C.

Il tema centrale della parabola € l'uguaglianza di trattamento tra coloro che sono stati chiamati al
mattino e quelli che sono giunti a lavorare solo un’ora prima della fine della giornata. E evidente che in
base alla giustizia umana che si fonda sul principio della giustizia distributiva, secondo cui «a ciascuno il
Suo — unicuique suum», il trattamento €& ingiusto. Se fosse accaduto oggi, i sindacati avrebbero
organizzato uno sciopero contro l'ingiustizia palese del «padrone» che privilegia alcuni e «sfrutta» gli
altri operai. In una societa meritocratica che privilegia i privilegiati, «i primi» avrebbero dovuto ottenere di
piu. Nel Regno di Dio, invece, si guarda non a chi arriva primo, ma chi ha piu bisogno in base alla
giustizia fondata sulla dignita della persona. La conclusione di Cristo, infatti, € lapidaria : «Oppure tu sei
invidioso perché io sono buono?» (Mt 20,15). In Dio la bonta non & un accessorio di consolazione di tipo
«buonista» (in senso moralistico negativo); in Dio la bonta € sinonimo di verita e di giustizia perché egli
ama di amore unico ciascuno, indipendentemente dei suoi meriti e delle sue furbizie. Bonta, verita,
giustizia sono il Nome umano di Dio.

Mai fermarsi alla superficie quando si deve valutare il comportamento di qualcuno, fosse anche quello
di Dio. E necessario «cercare» la ragione profonda e le motivazioni che lo reggono. Dio & misericordioso
e «non vuole che si perda neanche uno solo di questi piccoli» (Mt 18,14; cf Gv 6,39). L’alleanza e la
salvezza non sono un diritto 0 una conquista, ma una grazia, un dono dell’amore gratuito che poggia sul
pilastro della liberta di Dio e sulla fragilita della nostra liberta (cf Gal 3,16-22; 4,21-31). Gia il profeta
Osea (sec. VIl a.C.) aveva descritto questo atteggiamento di Dio e lo aveva fatto in termini inconfutabili:
«Il mio cuore si commuove dentro di me, il mio intimo freme di compassione. Non dard sfogo all’ardore
della mia ira, non tornero¢ a distruggere Efraim, perché sono Dio e non uomo; sono il Santo in mezzo a te
e non verrd nella mia ira» (Os 11,8-9).

Spunti di omelia

Viviamo in un tempo in cui non siamo piu capaci di scandalizzarci di nulla perché tutto &€ ovvio e
scontato, ridotto a merce di consumo o a soggetti consumatori. | modelli di comportamento e gli stili di
vita che generano nuove masse di schiavi sono decisi e modulati dalle centrali (multinazionali) del
consumo con la complicita dei governi. Questo sistema che € il cuore del capitalismo determina anche le
scelte morali e impone livelli di vita attorno ai «valori» dell’individuo televisivo: frivolezza, superficialita,
apparenza, immagine, sudditanza dalla moda. In questo contesto la proposta del vangelo di oggi diventa
dirompente e fonte di disagio se non di scandalo perché I'agire di Dio &€ opposto al sistema imperante.

A una lettura superficiale, mediata dalle nostre categorie culturali, risalta immediatamente evidente un
atteggiamento d’ingiustizia del datore di lavoro descritto dal vangelo: non é infatti giusto che i primi
operai che hanno faticato tutto il giorno sotto il sole cocente della Palestina ricevano lo stesso salario di
quelli che hanno lavorato appena un’ora e per giunta al tramonto quando il sole non & piu caldo, ma
gradevole. Se Dio fosse giusto! Quante volte diciamo o sentiamo questa frase, davanti ad un bambino
ammalato, ad una persona giovane colpita da tumore, ad una disgrazia, tutte le volte che non troviamo
una risposta agli interrogativi angoscianti sul dramma del male che ci sovrasta, ci appelliamo ad una
«ingiustizia» di Dio che diventa cosi il sostituto della nostra impotenza. Se Dio fosse giusto, non
dovrebbe permettere tutto cio!

E la nostra logica e il nostro ragionamento & coerente con essa. Si, & vero, dal nostro punto di vista
Dio non & giusto come noi vorremmo che fosse perché il senso della nostra giustizia si basa due pilastri.
Il primo & il senso distributivo e meritocratico della vita, secondo cui bisogna fare le parti uguali,
indipendentemente dalle condizioni di ciascuno. A questo principio si aggiunge un corollario: a ciascuno
deve essere dato secondo il suo merito e il risultato che produce € la traduzione etica del capitalismo
economico. Il capitalismo & causa prima di ogni squilibrio economico, sociale, politico e anche morale e
presume di fare le parti uguali tra ladri e derubati, tra ricchi e poveri, tra sfruttati e sfruttatori, tra evasori
ed onesti cittadini, ben sapendo che vi & sempre qualcuno piu «uguale» degli altri. Quando c’e¢ una crisi
aziendale o I'economia mondiale & in affanno per le azioni degli speculatori di borsa o delle materie
prime, immediatamente si fa appello alla responsabilita «di tutti» perché con sacrificio patriottico si faccia
fronte alla bisogna del momento. Ci si guarda bene dal dire che da quei «tutti», sono esclusi «pochi»
che per diritto divino non pagano mai dazio: i ricchi e i loro amici, amici di governi corrotti fondati sulla
corruttela, mentre i lavoratori a reddito fisso, i pensionati e i precari devono sopportare il peso delle crisi,
riducendo anche lo stipendio gia insufficiente a mantenere con dignita e decoro se stessi e la famiglia.

pagina 8 di 13



254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

Ogni volta che c’€ una crisi strutturale o occasionale, I'appello alla responsabilita &€ d’obbligo e riguarda
solo le categorie socialmente piu deboli. Sono sempre i poveri che devono salvare gli errori, le
stupidaggini e le incompetenze dei ricchi. | poveri, si sa, sono abituati alla fame e a loro non costa
grande fatica, i ricchi no, soffrirebbero troppo senza yacht e tutti gli ammennicoli con cui si riempiono la
vita.

Il secondo principio & il senso inveterato della vendetta che regola le relazioni sociali: ogni male deve
essere punito con un altro male uguale e contrario, ritornando cosi indietro in civilta di almeno 4.500
anni, alla legge del taglione dell’occhio per occhio, dente per dente, di cui abbiamo parlato domenica
scorsa: «Ad ognuno il suo/Unicuique suum!». Spesso perd fare le parti uguali tra diseguali € la piu
grande ingiustizia che si possa operare. Guardiamo da vicino la parabola proclamata da Gesu nel
contesto sociale del suo tempo, liberandoci, per quanto possibile dagli schemi della nostra cultura. Prima
pero bisogna fare una premessa di natura sociale.

Nota. |l sistema lavorativo al tempo di Gesu prevede che ogni mattina alla porta della citta (ancora
0ggi avviene alla porta di Damasco), si riuniscano gli uomini disoccupati e i padroni scelgano gli operai
necessari per il lavoro di un giorno nelle proprie terre a seconda del bisogno e della stagione (grano,
vigna, frutta, ecc.). Si concorda la paga giornaliera che di norma & un denaro, corrispondente a 16 soldi
(oggi equivalgono a circa un paio di euro). La paga avviene a fine giornata, come prescrive la Torah (cf
Lv 19,13; Dt 24,15), perché con essa il lavoratore deve mantenere la famiglia per il giorno successivo.

Nella sezione del vangelo che prende tutta la 2a parte del capitolo di Mt 19 si hanno i seguenti
passaggi:

- Mt 19,16-22: un ricco chiede a Gesu la scorciatoia per salvarsi I'anima; Gesu lo snida dicendogli che
se vuole fare sul serio deve essere libero da se stesso e dalle ricchezze da cui € posseduto: «va’, vendi
quello che possiedi, dallo ai poveri ... e vieni, Seguimi!». Di fronte a questa prospettiva, 'uomo vira di
bordo: «il giovane se ne ando triste; possedeva infatti molte ricchezze» (qui Mt 19,21-22).

- Mt 19,23-24: di fronte a questo atteggiamento, Gesu dice parole dure nei confronti dei ricchi,
sottolineando la difficolta per essi di entrare nel regno dei cieli e lo fa con aforisma che doveva essere in
voga ai suoi tempi: il cammello e la cruna dell’ago;

- Mt 19,25-26: alle parole dure di Gesu grande € lo stupore dei discepoli sulle difficolta della salvezza
a cui Gesu risponde che essa € un dono di Dio e non dipende solo dalle circostanze, ma dalla grazia:
«nulla & impossibile a Dio».

- Mt 19,27-29: Pietro, a questo punto pone il problema della ricompensa dal momento che lui e gli altri
«hanno lasciato tutto»: il testo greco usa il verbo al tempo «perfetto» che indica un’azione passata i cui
effetti perdurano nel presente, in modo permanente: «aphékamen — abbiamo lasciato e continuiamo a
lasciare». Nel ragionamento di Pietro, quindi non € solo una richiesta di ricompensa come contropartita
della loro scelta, ma nel contesto della sequela che non € messa in discussione, ha il senso: «quale sara
la nostra sorte, il nostro futuro»? La domanda di Pietro appare a Gesu molto seria e fondata e infatti non
risponde in modo critico, come spesso accade quando Pietro interviene, ma da per acquisita la scelta di
seguirlo e rimanda la questione della ricompensa alla fine, quando si fara un bilancio definitivo nel tempo
finale dell’escatologia.

- Mt 19,30: Gesu conclude con la frase stereotipata che probabilmente € un aggiunta posteriore:
«Molti dei primi saranno ultimi e molti degli ultimi saranno primi» (Mt 19,30) che viene ripreso alla lettera
alla conclusione della parabola degli operai nella vigna (Mt 20,16)10. Questa frase, messa in bocca a
Gesu da un senso morale all'intero discorso, assente nellinsegnamento di Gesu, ed € certamente
un’applicazione posteriore, forse del sec. 1l d.C. con cui s’intende spostare I'attenzione dalla prospettiva
escatologica alla situazione del momento che riflette la complessita della convivenza tra ricchi e poveri
allinterno della comunita cristiana.

La parabola riportata dalla liturgia di oggi, come spesso avviene nel vangelo, €& lillustrazione di
questa massima sugli ultimi che diventano primi e viceversa (Mt 19,30; 20,16). Se ne vogliamo capire il
senso originario, dobbiamo omettere proprio questo versetto ripetuto due volte e che dovrebbe figurare
meglio in un altro contesto, da dove probabilmente & stato preso per inserito qui in modo poco integrato.
Nel sec. Il d. C. probabilmente era diffusa una mentalita molto semplicistica tra i cristiani che ritenevano
fosse sufficiente appartenere alla Chiesa per essere credenti e per accedere alla salvezza. E’ il
cristianesimo di tradizione o per nascita con il quale facciamo i conti anche noi oggi. Basta essere nati
cristiani, per esserlo? Basta adempiere precetti minimi a cadenza fissa per concludere che la
maggioranza del nostro popolo € cristiano? Gia nel Il secolo cominciavano a diffondersi I'abitudine,
’assuefazione e un cristianesimo di appartenenza, che diffondevano I'andazzo di una religiosita

pagina 9 di 13



254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

marginale e superficiale: un corpo senz’anima. Per combattere la mentalita di un cristianesimo di
maniera o esteriore, la parabola acquista un significato particolare: & vero che tutti sono chiamati nella
vigna del Signore a tutte le ore, senza escludere nessuno, ma non basta «stare fisicamente» nella vigna
tutto il giorno, bisogna anche essere «chiamati» e prescelti, cioé bisogna avere coscienza di «essere
convocati» dal Signore e ricevere da lui «il salario», cioé la vocazione all’impegno, non importa in quale
momento, in quale ora.

La parabola non tratta delle questioni di precedenza tra primi che diventano ultimi e gli ultimi che
diventano primi. Il padrone della vigna, infatti, non & accusato di avere fatto passare avanti quelli giunti
dopo, ma €& accusato di essere ingiusto per il diverso trattamento riservato agli operai. Lo stesso
rimprovero & fatto dal figlio maggiore al padre che accoglie festoso il figliol prodigo (Lc 15,29-30). Lo
stesso atteggiamento troviamo in Ez 18,25-29 dove i Giudei che si ritengono «buoni» si lamentano della
dottrina della retribuzione nei confronti dei «cattivi» e infine anche in Giona che rimprovera Dio per avere
accordato un tempo supplementare alla citta pagana di Ninive (Gn 4,2). In tutti questi quattro casi si
accusa Dio di essere misericordioso e di non osservare la giustizia come € intesa dalla mentalita degli
uomini. La risposta di Gesu €& una risposta puntuale agli argomenti dell’accusa.

Dal punto di vista della giustizia umana, il padrone non & ingiusto perché con i primi aveva contrattato
un denaro e alla fine del lavoro consegna un denaro: nessuno puo dirsi derubato perché il contratto &
stato rispettato. Nello stesso tempo € giusto con gli ultimi alla maniera divina perché nel suo agire il
padrone non s’ispira al contratto, ma opera solo in forza della sua generosita e liberalita: tiene conto che
gli uomini dell’'ultima ora sono rimasti senza lavoro e devono mantenere lo stesso la loro famiglia con il
guadagno di un’ora sola. Il padrone non retribuisce il lavoro fatto, ma va oltre la giustizia e si fa carico
della vita degli operai oltre la misura della giustizia umana o contrattuale.

La chiave interpretativa della parabola, infatti, & nel v. 15 che chiude la parabola in maniera definitiva:
«Non posso fare delle mie cose quello che voglio? Oppure tu sei invidioso perché io sono buono?». La
parabola, nellinsegnamento di Gesu afferma il primato della bonta sul diritto, della gratuita sul dovere. I
punto di vista di Gesu non & in opposizione alla giustizia umana, ma € il superamento di essa perché
mentre la prima si basa sul concetto di reciprocita (il salario contrattuale a fronte di un lavoro), la
seconda si fonda sulla persona stessa di Dio che agisce in forza del suo amore preponderante che si
manifesta nella gratuita senza contropartita: Dio & giusto perché ama, perdona e salva. In questo senso
la parabola diventa in bocca a Gesu una immagine dell’Alleanza tra Dio e Israele che non si fonda su un
criterio di uguaglianza e di reciprocita, ma unicamente sulla grazia di Dio che si chiama «elezione per
amore».

Gli Ebrei al tempo di Gesu vedevano I'Alleanza tra Dio e Israele come un contratto di reciprocita,
frutto di un «dare e avere», un rapporto quasi mercantile del genere «io pago e tu mi devi» che &
I'atteggiamento ancora diffuso oggi, quando si pensa che con regali alla Chiesa, facendo celebrare
Messe, dicendo preghiere, facendo voti, ecc. si possa comprare la benevolenza di Dio come
corrispettivo del proprio sacrificio o della propria generosita (interessata). Con questa parabola Gesu
compie un atto rivoluzionario e costringe i suoi uditori a fare un passo avanti, ritornando alle origini
dell’Alleanza, quando il rapporto tra Dio, Abramo e Mose era regolato solo dal’amore gratuito e
dalliniziativa di Dio (cf Dt 7,7-10; 4,7). Non € in forza di quello che 'uomo pud dare che Dio interviene,
ma ogni suo intervento € misurato dal suo amore senza calcolo, senza aspettativa, senza riscontro: Dio
ama ciascuno di noi non perché siamo capaci di chiedere perdono, non perché facciamo opere buone,
non perché partecipiamo all’Eucaristia, non perché facciamo elemosine, non perché siamo «buoni», ma
unicamente ed esclusivamente perché Dio € Dio e il suo mestiere &€ amare, perdonare, salvare...
sempre. Gesu ha coscienza di questo perché in Mt 9,13 afferma « Non sono venuto a chiamare [i] giusti,
ma [i] peccatori» a cui Lc 5,32 aggiunge «per la metanoia/conversione».

| cristiani-ebrei, provenendo da una lunga tradizione religiosa si consideravano gli operai della prima
ora, mentre consideravano i cristiani-greci quelli arrivati all’ultima ora, nei cui confronti si consideravano
privilegiati, avanzando un diritto di primogenitura. Gesu con questa parabola, travagliata nella sua storia,
afferma che davanti a Dio, nessuno pud avanzare privilegi (Ef 6,9; cf Dt 10,17; 2Cr 19,7; cf anche Gc
2,1), come nessuno pud sentirsi al sicuro solo perché «discendente di Abramo» (cf Gv 8,33) come se la
fede e l'alleanza si trasmettessero per cromosomi: nessuno € esente dal comandamento dell’amore e
dal corrispondere alla gratuita di Dio con un atteggiamento libero di accoglienza e di fraternita
universale. Con I'avvento di Gesu, nessuno pu0 pretendere di essere e fare il primo della classe, ma tutti
a qualunque «ora» appartengono come nazione, lingua, cultura, identita, civilta, ecc., tutti hanno diritto di
ricevere I'appello del vangelo e il dovere di rispondere esattamente come quelli della prima ora.

Dio non ama tutti allo stesso modo, ama di piu quelli che hanno piu bisogno di essere amati e cid non
significa che ama di meno quelli che meno ne hanno bisogno. Dio somiglia ad una madre che ama due

pagina 10 di 13



254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

figli: uno malato e uno sano. Le attenzioni maggiori prestate al figlio malato non sono sottratte al figlio
sano perché il suo cuore € tanto grande da comprendere e I'uno e I'altro, ma ciascuno secondo il proprio
bisogno e necessita. E’ difficile questo atteggiamento per noi che dietro ogni gesto dobbiamo vedervi
sempre un interesse. La societa di oggi ha snaturato il senso della gratuita che solo qualche decina di
anni or sono, si manifestava nell’accoglienza dell’ospite che rivestiva il senso della presenza divina
(l'ospite & sacro, si diceva), mentre oggi I'ospite & stato convertito in turista cioé ospite pagante.

Questa parabola ha un altro significato per noi: I'invito a liberare Dio da ogni schema preconcetto che
possiamo farci perché Dio, per nostra fortuna, agisce sempre fuori del campo e sta sempre fuori dalle
righe, sorprendendoci e scandalizzandoci sempre. Finché crediamo di credere in un Dio funzionale, un
ingranaggio del nostro sistema culturale, politico, economico e religioso, noi facciamo di Lui un idolo da
usare come mannaia contro chi non pensa come noi. Nessuno pud«possedere» Dio perché nessuno
puod venderlo o comprarlo, perché egli sfugge a tutte le categorie che non rientrano nell’orizzonte e nella
dinamica dell’amore e della gratuita.

IL MAGISTERO DI PAPA FRANCESCO
Udienza generale, 3 settembre 2014
La Chiesa &€ madre

Cari fratelli e sorelle, buongiorno.

Nelle precedenti catechesi abbiamo avuto modo di rimarcare piu volte che non si diventa cristiani da
sé, cioe con le proprie forze, in modo autonomo, neppure si diventa cristiani in laboratorio, ma si viene
generati e fatti crescere nella fede all’interno di quel grande corpo che € la Chiesa. In questo senso la
Chiesa & davvero madre, la nostra madre Chiesa - & bello dirlo cosi: la nostra madre Chiesa - una
madre che ci da vita in Cristo e che ci fa vivere con tutti gli altri fratelli nella comunione dello Spirito
Santo.

1. In questa sua maternita, la Chiesa ha come modello la Vergine Maria, il modello piu bello e piu alto
che ci possa essere. E quanto gia le prime comunita cristiane hanno messo in luce e il Concilio Vaticano
Il ha espresso in modo mirabile (cfr Cost. Lumen gentium, 63-64). La maternita di Maria & certamente
unica, singolare, e si € compiuta nella pienezza dei tempi, quando la Vergine diede alla luce il Figlio di
Dio, concepito per opera dello Spirito Santo. E tuttavia, la maternita della Chiesa si pone proprio in
continuita con quella di Maria, come un suo prolungamento nella storia. La Chiesa, nella fecondita dello
Spirito, continua a generare nuovi figli in Cristo, sempre nell’ascolto della Parola di Dio e nella docilita al
suo disegno d’amore. La Chiesa & madre. La nascita di Gesu nel grembo di Maria, infatti, & preludio
della nascita di ogni cristiano nel grembo della Chiesa, dal momento che Cristo & il primogenito di una
moltitudine di fratelli (cfr Rm 8,29) e il nostro primo fratello Gesu & nato da Maria, € il modello, e tutti noi
siamo nati nella Chiesa. Comprendiamo, allora, come la relazione che unisce Maria e la Chiesa sia
quanto mai profonda: guardando a Maria, scopriamo il volto piu bello e piu tenero della Chiesa; e
guardando alla Chiesa, riconosciamo i lineamenti sublimi di Maria. Noi cristiani, non siamo orfani,
abbiamo una mamma, abbiamo una madre, e questo & grande! Non siamo orfani! La Chiesa & madre,
Maria &€ madre.

2. La Chiesa € nostra madre perché ci ha partoriti nel Battesimo. Ogni volta che battezziamo un
bambino, diventa figlio della Chiesa, entra nella Chiesa. E da quel giorno, come mamma premurosa, Ci
fa crescere nella fede e ci indica, con la forza della Parola di Dio, il cammino di salvezza, difendendoci
dal male.

La Chiesa ha ricevuto da Gesu il tesoro prezioso del Vangelo non per trattenerlo per sé€, ma per
donarlo generosamente agli altri, come fa una mamma. In questo servizio di evangelizzazione si
manifesta in modo peculiare la maternita della Chiesa, impegnata, come una madre, ad offrire ai suoi
figli il nutrimento spirituale che alimenta e fa fruttificare la vita cristiana. Tutti, pertanto, siamo chiamati ad
accogliere con mente e cuore aperti la Parola di Dio che la Chiesa ogni giorno dispensa, perché questa
Parola ha la capacita di cambiarci dal di dentro. Solo la Parola di Dio ha questa capacita di cambiarci
ben dal di dentro, dalle nostre radici piu profonde. Ha questo potere la Parola di Dio. E chi ci da la
Parola di Dio? La madre Chiesa. Lei ci allatta da bambini con questa parola, ci alleva durante tutta la
vita con questa Parola, e questo & grande! E proprio la madre Chiesa che con la Parola di Dio ci cambia
da dentro. La Parola di Dio che ci da la madre Chiesa ci trasforma, rende la nostra umanita non
palpitante secondo la mondanita della carne, ma secondo lo Spirito.

pagina 11 di 13



254 DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A

Nella sua sollecitudine materna, la Chiesa si sforza di mostrare ai credenti la strada da percorrere per
vivere un’esistenza feconda di gioia e di pace. llluminati dalla luce del Vangelo e sostenuti dalla grazia
dei Sacramenti, specialmente I'Eucaristia, noi possiamo orientare le nostre scelte al bene e attraversare
con coraggio e speranza i momenti di oscurita e i sentieri piu tortuosi. Il cammino di salvezza, attraverso
il quale la Chiesa ci guida e ci accompagna con la forza del Vangelo e il sostegno dei Sacramenti, ci da
la capacita di difenderci dal male. La Chiesa ha il coraggio di una madre che sa di dover difendere i
propri figli dai pericoli che derivano dalla presenza di satana nel mondo, per portarli allincontro con
Gesu. Una madre sempre difende i figli. Questa difesa consiste anche nell’esortare alla vigilanza:
vigilare contro I'inganno e la seduzione del maligno. Perché se anche Dio ha vinto satana, questi torna
sempre con le sue tentazioni; noi lo sappiamo, tutti noi siamo tentati, siamo stati tentati e siamo tentati.
Satana viene «come leone ruggente» (1Pt 5,8), dice I'apostolo Pietro, e sta a noi non essere ingenui,
ma vigilare e resistere saldi nella fede. Resistere con i consigli della madre Chiesa, resistere con l'aiuto
della madre Chiesa, che come una buona mamma sempre accompagna i suoi figli nei momenti difficili.

3. Cari amici, questa e la Chiesa, questa € la Chiesa che tutti amiamo, questa & la Chiesa che amo
io: una madre che ha a cuore il bene dei propri figli e che & capace di dare la vita per loro. Non
dobbiamo dimenticarci perd che la Chiesa non sono solo i preti, 0 noi vescovi, no, siamo tutti! La Chiesa
siamo tutti! D’accordo? E anche noi siamo figli, ma anche madri di altri cristiani. Tutti i battezzati, uomini
e donne, insieme siamo la Chiesa. Quante volte nella nostra vita non diamo testimonianza di questa
maternita della Chiesa, di questo coraggio materno della Chiesa! Quante volte siamo codardi!
Affidiamoci allora a Maria, perché Lei come madre del nostro fratello primogenito, Gesu, ci insegni ad
avere il suo stesso spirito materno nei confronti dei nostri fratelli, con la capacita sincera di accogliere, di
perdonare, di dare forza e di infondere fiducia e speranza. E questo quello che fa una mamma.

IL MAGISTERO DI PAPA BENEDETTO
Udienza generale, 21 settembre 2008

Cari fratelli e sorelle, forse ricorderete che quando, nel giorno della mia elezione, mi rivolsi alla folla in
Piazza San Pietro, mi venne spontaneo presentarmi come un operaio della vigna del Signore. Ebbene,
nel Vangelo di oggi (cfr Mt 20,1-16a), Gesu racconta proprio la parabola del padrone della vigna che a
diverse ore del giorno chiama operai a lavorare nella sua vigna. E alla sera da a tutti la stessa paga, un
denaro, suscitando la protesta di quelli della prima ora. E’ chiaro che quel denaro rappresenta la vita
eterna, dono che Dio riserva a tutti. Anzi, proprio quelli che sono considerati "ultimi", se lo accettano,
diventano "primi", mentre i "primi" possono rischiare di finire "ultimi". Un primo messaggio di questa
parabola sta nel fatto stesso che il padrone non tollera, per cosi dire, la disoccupazione: vuole che tutti
siano impegnati nella sua vigna. E in realta 'essere chiamati € gia la prima ricompensa: poter lavorare
nella vigna del Signore, mettersi al suo servizio, collaborare alla sua opera, costituisce di per sé un
premio inestimabile, che ripaga di ogni fatica. Ma lo capisce solo chi ama il Signore e il suo Regno; chi
invece lavora unicamente per la paga non si accorgera mai del valore di questo inestimabile tesoro.

A narrare la parabola & san Matteo, apostolo ed evangelista, di cui tra I'altro ricorre proprio oggi la
festa liturgica. Mi piace sottolineare che Matteo, in prima persona, ha vissuto questa esperienza (cfr Mt
9,9). Egli infatti, prima che Gesu lo chiamasse, faceva di mestiere il pubblicano e percio era considerato
pubblico peccatore, escluso dalla "vigna del Signore". Ma tutto cambia quando Gesu, passando accanto
al suo banco delle imposte, lo guarda e gli dice: "Seguimi". Matteo si alzo e lo segui. Da pubblicano
diventd immediatamente discepolo di Cristo. Da "ultimo" si trovd "primo", grazie alla logica di Dio, che —
per nostra fortuna! — € diversa da quella del mondo. "I miei pensieri non sono i vostri pensieri — dice il
Signore per bocca del profeta Isaia —, / le vostre vie non sono le mie vie" (Is 55,8). Anche san Paolo, del
quale stiamo celebrando un particolare Anno giubilare, ha sperimentato la gioia di sentirsi chiamato dal
Signore a lavorare nella sua vigna. E quanto lavoro ha compiuto! Ma, come egli stesso confessa, é stata
la grazia di Dio a operare in lui, quella grazia che da persecutore della Chiesa lo trasformo in apostolo
delle genti. Tanto da fargli dire: "Per me vivere & Cristo e il morire un guadagno". Subito perd aggiunge:
"Ma se il vivere nel corpo significa lavorare con frutto, non so davvero che cosa debba scegliere" (Fil
1,21-22). Paolo ha compreso bene che operare per il Signore € gia su questa terra una ricompensa.

La Vergine Maria, che una settimana fa ho avuto la gioia di venerare a Lourdes, & tralcio perfetto
della vigna del Signore. Da lei € germogliato il frutto benedetto dell’amore divino: Gesu, nostro
Salvatore. Ci aiuti Lei a rispondere sempre e con gioia alla chiamata del Signore, e a trovare la nostra
felicita nel poter faticare per il Regno dei cieli.

pagina 12 di 13



25~ DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO - ANNO A
UNA PROPOSTA DI PREGHIERA DEI FEDELI (don Ugo Peretti)

Fratelli e sorelle, il Signore ci ha rivelato di essere piu che giusto: egli &€ buono e sa offrire a tutti i suoi
figli, disposti a lavorare nella sua vigna, una ricompensa immeritata. A lui che sovverte le nostre
categorie, innalziamo la comune preghiera.

Con fede, diciamo insieme: Venga il tuo Regno, Signore.

1 Ti supplichiamo, Signore, per tutti i cristiani: ~ infondi in loro la stessa passione di Paolo, per il quale
vivere era Cristo, cosi che nelle comunita dei credenti, tra le sfide e i drammi di oggi, fioriscano ardore
missionario e impegno generoso ~ preghiamo.

2 Ti invochiamo, Signore, per il papa Francesco: ~ la sua visita in Albania possa stimolare la crescita
di una Chiesa segnata dalla persecuzione e dal martirio, e incoraggi il clima di convivenza interreligiosa
che quel paese sta ora vivendo ~ preghiamo.

3 Ti domandiamo, Signore, di guidare il cammino della nostra comunita: ~ dal tuo modo di agire
impari che non esistono persone di prima o seconda categoria, ma solo fratelli e sorelle da accogliere e
da amare ~ preghiamo.

4 Ti affidiamo, Signore, i bambini, i ragazzi, i giovani che hanno incominciato un nuovo anno
scolastico: ~ possano essere guidati non solo ad acquisire conoscenze, ma anche a crescere in
umanita, alla luce di valori autentici ~ preghiamo.

5 Ti chiediamo, Signore, di guardare con bonta questa assemblea: ~ fa’ che tutti noi, sempre tentati di
rinchiudere la verita nei nostri criteri di giudizio, ci lasciamo convertire dal paradosso della tua Parola e
riteniamo un grande guadagno I'essere stati chiamati da te ~ preghiamo.

O Padre di immensa bonta, hai promesso di farti trovare da parte di chi ti cerca e ti invoca. Le

preghiere che ti abbiamo innalzato sono I'espressione del nostro cuore: dona compimento a queste
invocazioni e rendici conformi al Figlio tuo, che vive e regna con te, per tutti i secoli dei secoli. Amen.

pagina 13 di 13



