I DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

>

! ;‘ 'r_;.- Il I/a n el 0 30 novembre 2014
";rf.:’ g . Z!a Domenica
Lt della Domenica & Suante -

L'Avvento ¢ il periodo dell’anno liturgico che lo inizia e che prepara il Natale, alla
stessa maniera in cui la Quaresima prepara alla Pasqua. La parola deriva dal latino
adventus, "venuta', in riferimento alla venuta di Cristo: la sua prima venuta, nella sua
nascita, l'ultima sua venuta, nella parusia, alla fine dei tempi. I credenti sono invitati a
vivere questo periodo liturgico coltivando nella fervente preghiera la gioia e la speranza.

Il tempo d’Avvento ha una doppia caratteristica: 1) & tempo di preparazione alla
solennita del Natale, in cui si ricorda la prima venuta del Figlio di Dio tra gli uomini; 2)
contemporaneamente, ¢ il tempo in cui, attraverso tale ricordo, lo spirito dei fedeli
viene guidato all'attesa della seconda venuta di Cristo alla fine dei tempi.

L’Avvento quindi non € quindi principalmente un tempo penitenziale nella prospettiva del ritorno del Signore
per il giudizio, bensi la celebrazione gioiosa dell’Incarnazione, e, a partire da cio, attesa anche della parusia.

La celebrazione della nascita di Gesu prepara la Chiesa all’incontro definitivo con Cristo. La prima venuta di
Cristo inizia cio che la seconda e definitiva venuta consumera. La compresenza di questi due aspetti del mistero di
Cristo si riflette nei testi liturgici, nei quali le due venute si intrecciano e si sovrappongano continuamente.

+ Dal Vangelo secondo Marco (Mc 13, 33 - 37)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Fate attenzione, vegliate, perché non sapete quando ¢ il momento.
E come un uomo, che & partito dopo aver lasciato la propria casa e dato il
potere ai suoi servi, a ciascuno il suo compito, e ha ordinato al portiere di
vegliare.

Vegliate dunque: voi non sapete quando il padrone di casa ritornera,
se alla sera o a mezzanotte o al canto del gallo o al mattino; fate in modo
che, giungendo all'improvviso, non vi trovi addormentati.

Quello che dico a voi, lo dico a tutti: vegliate!».

IL COMMENTO DI PAOLO FARINELLA, BIBLISTA (tratto da paolofarinella.wordpress.com)

Oggi inizia il nuovo anno liturgico con il «tempo forte» dell’Avvento che ci invita a riflettere sulla
venuta di Gesu Cristo. Propriamente I'Avvento non €& una preparazione al Natale, ma una
contemplazione della seconda venuta di Gesu alla fine del mondo come compimento della prima
avvenuta con l'incarnazione. L’Avvento, infatti, fluttua tra questi due appuntamenti con il Cristo: uno gia
sperimentato (la nascita o «genesi» come la chiama Mt 1,1), I'altro atteso alla fine della storia: il termine
stesso, filologicamente, deriva dal latino advenio/vengo verso, da cui «Adventus Domini/la venuta del
Signore». Nella prima venuta il Dabar/Logos si € fatto fragilita (gr. sarx) assumendo la pienezza
dell'umanita nel grembo di Maria: Dio ha relativizzato la divinita condizionandosi al passo e alla misura
degli uomini e delle donne. Nella seconda venuta alla fine del mondo, Cristo ritornera di nuovo
visibilmente sulla terra, non piu per incarnarsi, ma per liberare 'umanita intera da ogni condizionamento
e raccogliere I'eredita della sua prima venuta, ricapitolando in sé tutto il creato, terrestre e celeste (Ef
1,10). Noi viviamo i penultimi tempi che precedono questo secondo appuntamento.

L’Avvento si estende per quattro settimane in cui prevale il colore liturgico viola, riservato ai tempi di
attesa (Avvento e Quaresima) e di dolore (morte). Si distingue la terza domenica, detta domenica
Gaudete/Rallegratevi (dalla prima parola dell’antifona d’ingresso), in cui anticamente si interrompeva il
digiuno di Avvento, simile a quello di Quaresima, per I'imminente Dies natalis Domini/il Natale del
Signore. In questa terza domenica per distinguerla dalle altre si indossavano i paramenti liturgici di

pagina 1 di 10


http://paolofarinella.wordpress.com

I DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

colore rosa. Si fa festa a meta percorso perché I'attesa ormai rotola verso la fine. Durante il periodo di
Avvento non si canta né si recita il “Gloria a Dio nell’alto dei cieli”, che ha una struttura innica e gioiosa,
mentre si mantiene il canto dell’Alleluia, come speranza aperta al futuro.

Nota storica. Nel 490 il vescovo Perpetuus di Tours stabili che il periodo pre-Natale fosse un tempo
penitenziale nella Chiesa Franca dell’Europa Occidentale. A tale scopo egli stabili un digiuno di tre giorni
ogni settimana a partire dall’'11 novembre, festa di S. Martino di Tours protettore della sua citta. Tra la
festa di San Martino e il Natale intercorrono esattamente 40 giorni. Questo periodo richiamo
immediatamente il corrispondente tempo dei 40 giorni della Quaresima, che a loro volta richiamavano i
40 giorni e le 40 notti di Mosé sul monte Sinai (Es 24,18; 34,28), i 40 anni del popolo d’lsraele nel
deserto (Nm 14,33-24), i 40 giorni che impiegarono gli esploratori della terra di Canaan, mandati da
Moseé prima di entravi e prenderne possesso (Nm 13,25) e i 40 giorni e le 40 notti di Gesu nel deserto
(Mt 4,2). Fu quindi naturale che il tempo di Avvento fosse anche chiamato Quadragesima Sancti Martini/
Quaresima/Digiuno di 40 giorni di San Martino. Come la Pasqua era preceduta dalla Quaresima di
penitenza, cosi anche il Natale era preceduto dalla Quaresima di San Martino. Non stupisce che anche
le letture fossero prese in prestito dal tempo quaresimale. Si venne cosi a creare una situazione
paradossale: si celebra la gioia dell’arrivo del Messia nella sua duplice venuta, ma il clima che la liturgia
crea € un clima di penitenza e di tristezza.

Un secolo dopo (sec. VI) anche a Roma viene introdotto il Tempo di Avvento, ma qui assume
carattere gioioso e non penitenziale perché sviluppa di piu I'aspetto di preparazione al Natale. Si ebbe
nella Chiesa una strana situazione: in Gallia prima di Natale vi era un tempo penitenziale piu lungo
perché composto di 40 giorni per assimilarlo alla Quaresima, mentre a Roma, si celebrava un Avvento
piu festoso, ma anche piu corto perché composto di appena 30 giorni. Cio ci induce a pensare che nella
Chiesa non & mai esistita una uniformita di pensiero e di liturgia, ma un sano pluralismo che si basa
sull’autonomia delle singole Chiese locali.

Nel sec. XIll, al culmine del Medio Evo, si raggiunse un compromesso che combino i due aspetti:
dalla liturgia gallicana si prese in prestito il carattere penitenziale e i testi della Messa, mentre dalla
tradizione romana si assunsero il ciclo piu breve (quattro settimane) e il suo andamento festoso. Questo
compromesso continua anche oggi perché Paolo VI nella riforma liturgica voluta dal Concilio Vaticano II,
per rispetto alla tradizione volle mantenere la struttura dell’Avvento e della Quaresima precedenti.
Pertanto la liturgia, specialmente quella del ciclo A, & rimasta la stessa della riforma di Pio V del sec.
XVI. Paolo VI pero volle che anche i tempi di Avvento e di Quaresima fossero inseriti nel ritmo ciclico
triennale che vede una piu ricca disponibilita di letture e qualche piccolo cambiamento per sottolineare
gli aspetti propri dell’Avvento.

Con la prima domenica di Avvento di oggi inizia I’'anno liturgico che corrisponde a tre cicli: nel’anno A
predomina il vangelo di Matteo; in quello B il vangelo di Marco e in quello C il vangelo di Luca. Nei due
tempi forti di Avvento e Quaresima, quindi, avremo letture «ballerine», che non seguiranno cioé una
lettura quasi continua, ma avremo brani sparsi in funzione del tema particolare che si tratta in quel
giorno. Invochiamo come maestro delle nostre anime lo Spirito Santo che veglia sul’Avvento di Cristo
affinché ci dia la sapienza dell’ascolto e il ministero della veglia per entrare nel sacramento
dell’Eucaristia che ci fa conoscere il volto di Dio nel volto dei fratelli e delle sorelle. Abbiamo concluso
I'anno liturgico precedente con linvito alla vigilanza, apriamo il nuovo anno con lo stesso invito perché
’Eucaristia € il sacramento dell’attesa che nutre I’Avvento prima del Natale e ci apre all'incontro con il
Cristo giudice, quando ritornera nell’Avvento finale della fine dei tempi per prendere possesso del suo
Regno preparato fin dalla fondazione del mondo (Mt 25,34).

Spunti di omelia

Le ultime domeniche dell’anno liturgico appena concluso (ciclo-A) vertevano sul tema della
«vigilanza» presentata come «discernimento», quella disposizione interiore cioé che va oltre le
apparenze per cogliere il cuore autentico di un fatto, di un avvenimento, di una persona. Vigilare vuol
dire cogliere il senso profondo di cid che accade e discernere significa valutare con sapienza il valore di
questo senso per indirizzarlo al suo compimento in sintonia con la volonta di Dio che si manifesta con
'avvento del Signore. Il nuovo anno liturgico si apre con lo stesso tema ripetuto da Mc cinque volte e
sempre con forme verbali: state attenti, vegliate (Mc 13,33), vigilare (Mc 13,34), vigilate (Mc 13,35),
vegliate (Mc 13,37) e una volta con senso negativo: trovandovi addormentati (Mc 13,36) che € 'opposto
del vegliare.

pagina 2 di 10



I DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

Questa insistenza € significativa perché sta a dirci che il tema & importante, tanto che ogni
evangelista vi apporta sfumature proprie (v. didascalia al brano di oggi). Marco pone la vigilanza come
una caratteristica quasi esclusiva del portiere/custode. In Mc 13,34 vi sono tre termini «casa ... potere ...
portiere» che € una terminologia tecnica di Mc per parlare della Chiesa. | servi sono dediti al loro lavoro
nella casa/chiesa senza ansia e preoccupazione, ma protesi verso il «<momento preciso» di Mc 13,33. In
Mc tutti i servi della casa ricevono il «potere/exusia» in assenza del padrone, per cui tutti sono
responsabili del’andamento della casa/chiesa: ciascuno, infatti, ha ricevuto un compito personale (Mc
13,34). Nella chiesa nessuno € anonimo, ma ognuno & responsabile di tutto perché la Chiesa € Chiesa
solo se tutti i suoi figli sono vitali e presenti. E’ il senso che intendeva il Concilio Vaticano Il quando,
modificando, invertendolo, lo schema originario sulla Chiesa, antepose il capitolo Il che definisce la
«Chiesa popolo di Dio» al capitolo Il che tratta della «natura gerarchica della Chiesa».

La vigilanza & compito specifico del portiere/custode. Pietro deve vegliare nella notte sui servi,
custodendo il loro lavoro e la loro tranquilla dedizione allimpegno personale, nel rispetto del potere/
exusia-servizio che ciascuno ha ricevuto. Pietro non ha ricevuto il mandato di spadroneggiare sulla
chiesa, ma di essere servo di essa: non sono i figli che devono vegliare la notte, ma il padre vigile deve
custodire il loro sonno. Mc di fatto gerarchizza la vigilanza, descrivendo la funzione della gerarchia nel
discernimento dei segni della venuta del Signore: I'autorita & servizio di vigilanza, nonostante il Regno di
Dio giunga all'improvviso per essere pronti ad accoglierlo, in qualsiasi momento giunga. Pietro non & il
proprietario della chiesa, ma il vigilante notturno. Se € vero che la Chiesa ha non ha una struttura
democratica sull’esempio degli Stati moderni, € vero anche che la Chiesa non & monarchica e il pastore,
sia papa o vescovo, devono ascoltare la Chiesa in tutte le sue espressioni e devono sforzarsi di favorire
l'unita.

L’'uomo antico non aveva bisogno di vigilare perché era «vittima» degli eventi decisi dagli dei: schiavo
del fato. L'immutabilita del destino rendeva inutile e superflua ogni vigilanza. Soggetto all’eterno ritorno
delle cose, poteva soltanto sforzarsi di corrispondere agli archétipi originari, attraverso la purificazione
rituale e la sacralita di spazi (luoghi di preghiera) e tempi (liturgie) consacrati alle divinita protettrici. Non
a caso Platone parla di iperuranio come sede dell’anima dopo il suo esilio nel corpo materiale. Se il
mondo e la materia sono «il male», la felicita consiste nel fuggire da essi e rifugiarsi in un paradiso
abitato dagli déi dove si accede attraverso il rito liturgico che nella sua sacralita sottrae all'imprevedibilita
degli eventi e quindi alla paura.

Anche 'uomo moderno reagisce all'imprevedibilita degli avvenimenti, non con la fuga quanto piuttosto
con il tentativo di «possederli» per renderli prevedibili e sottomessi alla propria volonta e bisogno. La
Scienza € lo strumento con cui 'uomo cerca di dominare il mondo e con esso ogni evento: il rischio €
che la Scienza possa diventare «idolo» e fonte di onnipotenza che travolgerebbe I'uomo e la sua
umanita. Solo apparentemente 'uomo moderno € antitetico al’luomo antico, perché anch’egli non lascia
spazio alla vigilanza. Fuggire o dominare I'avvenimento comporta lo stesso esito con nomi diversi: il
primo ha paura, il secondo sfida, ma ambedue sostituiscono la vigilanza con la previdenza. L’'uomo
antico sottomettendosi e 'uomo moderno ribellandosi alla divinita. Non c’€ dunque scampo? Se 'uomo
antico é vittima della divinita stritolato nel ritmo dell’eterno ritorno e se 'uomo moderno é vittima del suo
stesso potere che lo induce a ritenersi dio di se stesso, qual & il posto del cristianesimo che si propone
come avvenimento unico dell’esperienza umana e come vigilanza nel suo svilupparsi nella storia?

Con lavvento della fede nell’esperienza di Israele prima e di Gesu, figlio d’lsraele, poi, cid che
chiamiamo avvenimento/fatto cio¢ il divenire della storia diventa kairos/occasione propizia cosi intimo
alla fede stessa da fondersi I'uno nell’altra. Dio non si manifesta piu nella ritualita della natura dominata
dal fato, ma nell’imprevedibilita stessa della vita del’luomo: nella sua schiavitl, nel suo desiderio di
liberta, nella fame e nello sforzo per sortirne, nella pace e nella fatica di mantenerla che spesso
degenera nella guerra, nell’ingiustizia della ricchezza che costringe la moltitudine alla miseria e alla
morte, ecc. Nulla € piu banale nella vita di ciascuno perché ogni attimo, ogni gesto, ogni atto, ogni alito,
ogni pensiero, ogni accadimento & segnato dalla Presenza/Shekinah di Dio che parla attraverso il codice
della incarnazione. L’'uomo biblico scopre una nuova verita: I'avvenimento umano € il luogo privilegiato
della manifestazione di Dio, anzi esso € il nuovo comandamento con Dio parla allumanita. Per
incontrare Dio non bisogna piu scalare il cielo, ora & sufficiente attendere in terra e cogliere negli eventi
la Presenza di Dio perché egli si & identificato con I'avvenimento storico: «Il Logos/Parola — sarx/carne fu
fatto» (Gv 1,14).

Nemmeno Dio & rimasto rinchiuso nel cielo e le anime, con buona pace di Platone se vogliono trovare
la verita di se stesse devono per forza interrogare la materia, la carne, la storia, la vita. La vigilanza
diventa cosi la caratteristica propria di chi crede perché egli va in missione nel mondo a cercare i segni
di questa Presenza/Shekinah amica dellumanita che spiega il senso del cammino di ogni uomo e

pagina 3 di 10



I DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

donna. L’'uomo non ha piu bisogno di spazi e recinti sacri perché tutto il mondo ¢ il luogo dove si pud
incontrare il Dio dell’avvenimento, il Dio dellincontro e della comunione. Il profeta prega: «Se tu
squarciassi i cieli e scendessi!» (Is 53,19). Il desiderio di Isaia ora € compiuto e noi lo sperimentiamo
ogni volta che facciamo memoria eucaristica perché nella Parola e nei segni del Pane, del vino e
dellacqua, della fraternita e sororita noi troviamo il nutrimento che ci abilita alla vigilanza durante la
veglia nell’attesa del Signore che viene. Si! «Lo Spirito e la sposa dicono: “Vieni” e chi ascolta dica:
“Vieni”... Marana tha/Signore nostro, Gesu, vieni!» (Ap 22,17; 22,20; 1Cor 16,22).

E’ I'Avvento! E’ I'attesa colma di speranza! E’ la speranza che non si deprime mai! E’ il nostro
atteggiamento per prepararci anche a Natale, per andare incontro al Signore alla fine della Storia, con la
guida e la forza dello Spirito Santo. Amen! Amen!

IL COMMENTO DI PADRE BONATO, S.J.

“Fate attenzione, vegliate, perché non sapete quando € il momento...” (Mc 13,33).

Il tempo di Avvento ¢ il tempo dell’attesa. Quale attesa? Gesu € gia venuto! Si tratta di prepararci al
definitivo ritorno del Signore. Al centro del vangelo di oggi ritorna con insistenza: “fate attenzione,
vegliate, perché non sapete quando € il momento preciso... Vegliate...”. Nessuno di noi conosce il
momento del ritorno del Signore. La vita umana & come un viaggio che pud essere breve o lungo, facile
o difficile, non sappiamo quando “alla sera 0 a mezzogiorno o al canto del gallo o al mattino”, ma e certo
che il viaggio finira. Dobbiamo essere pronti. Non possiamo essere dei cristiani addormentati, ma
dobbiamo essere desti, vegliare e attendere con ardente desiderio la venuta del Signore.

“Il nostro salvatore verra nella gloria — una preghiera del messale ambrosiano — e siate pronti voi
stessi a ricevere il regno di Dio”. L’ultima venuta del Signore dovrebbe dominare e quindi orientare tutta
la nostra vita verso quel giorno ultimo in cui il Signore tornera per giudicare il mondo. All’inizio del nuovo
anno liturgico ci € presentato un nuovo ciclo di letture, il ciclo B, perché I'unica parola di Dio, con la sua
inesauribile varieta e ricchezza, illumini e alimenti il tempo del nostro pellegrinaggio fino al momento
dell’ultima venuta del Signore e del nostro ritorno alla casa del Padre.

Il vangelo di oggi ci invita insistentemente a vigilare, perché il Signore, quando verra, non ci trovi
addormentati, come “vergini stolte” dimentiche che lo sposo & gia “alla porta e bussa” (Ap 3,20).
Vigiliamo dunque, per non cadere nel sonno dell’avvilimento, del dubbio o della tristezza, quasi il
Signore fosse dimentico delle sue promesse e ritardasse la sua venuta. Vigilare significa essere desti
nella fede che il Signore verra nella speranza che “egli porta con sé la sua ricompensa” (Is 40,10), cioe
la piena e definitiva salvezza che gia ora possediamo nella speranza.

Nella prima lettura della liturgia di oggi, Isaia parla di una speranza per un tempo di delusione. Una
speranza che si fa invocazione: “Se tu squarciassi i cieli e scendessi!”. Il cristiano sa che la preghiera del
profeta € gia stata esaudita. | cieli si sono aperti e il Figlio di Dio & disceso fra noi. Tuttavia il cristiano
attende ancora che la comunione con Dio diventi pienezza, che il pizzico di lievito si trasformi in una
massa, che la verita e 'amore si facciano strada, che il peccato sia vinto e il mondo rinnovato e che
Colui che fu per noi crocifisso sia da tutti riconosciuto.

PER APPROFONDIRE (tratto da www.ocarm.org)

a) Chiave di lettura:

“Vegliate!” Questa & la parola chiave nel breve brano che la Chiesa riserva per la liturgia della prima
domenica di Avvento. Vegliare, stare attenti, aspettare il padrone di casa che deve ritornare, non
addormentarsi. E’ questo che viene richiesto da Gesu al cristiano. Questi quattro versi del vangelo di
San Marco fanno parte del discorso escatologico del capitolo tredici. Questo capitolo ci parla della rovina
del Tempio e della citta di Gerusalemme. Gesu prende spunto da una osservazione che gli fa un
discepolo: “Maestro, guarda che pietre e che costruzione!” (Mc 13, 1). Gesu, percio, chiarisce le idee:
“Vedi queste grandi costruzioni? Non rimarra qui pietra su pietra, che non sia distrutta” (Mc 13, 2). Il
Tempio, segno tangibile della presenza di Dio in mezzo al suo popolo eletto, Gerusalemme “la citta salda
e compatta” dove “salgono insieme le tribu del Signore, per lodare il nome del Signore” (Sal 122, 4), tutto
questo, segno sicuro della promessa fatta a Davide, segno dell’alleanza, tutto questo andra in rovina...e
solo un segno di qualcosa altro che verra in futuro. | discepoli incuriositi chiedono al Signore seduto sul
monte degli Ulivi, di fronte al tempio: “Dicci, quando accadra questo, e quale sara il segno che tutte
queste cose stanno per compiersi?” (Mc 13, 4).

pagina 4 di 10


http://www.incamminocongesu.org

I DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

A questa domanda, rifacendosi allo stile apocalittico giudaico ispirato dal profeta Daniele, Gesu si
limita solo ad annunciare i segni premonitori (falsi cristi e falsi profeti che con inganno annunzieranno la
venuta imminente del tempo, persecuzioni, segni nelle potenze del cielo. cf.: Mc 13, 5-32), “quanto poi a
quel giorno o a quell’ora, nessuno li conosce, neanche gli angeli nel cielo, e neppure il Figlio, ma solo il
Padre” (Mc 13, 32).

Da questo si capisce I'importanza dell’attesa vigilante e attenta ai segni dei tempi che ci aiutano ad
accogliere la venuta del “padrone di casa” (Mc 13, 35). Quando verra lui, tutto sparira, “il potere dei
servi” (Mc 13, 34) anche i segni che ci aiutano a ricordarci della sua benevolenza (tempio,
Gerusalemme, casa). | “servi” e “il portiere” (Mc 13, 34) all’arrivo del padrone non badano piu ai segni,
ma si compiacciono nel padrone stesso: “Ecco lo Sposo andategli incontro” (Mt 25, 6 + Mc 2, 19-20).

Gesu spesso chiedeva ai suoi di vegliare. Nell’orto degli Ulivi, il giovedi sera, prima della passione, il
Signore dice a Pietro, Giacomo e Giovanni: “restate qui e vegliate con me” (Mc 14, 34; Mt 26, 38) La
veglia ci aiuta a non cadere in tentazione (Mt 26, 41) ma a rimanere svegli. Nell'orto degli ulivi i discepoli
dormono perché la carne € debole anche se lo spirito € pronto (Mc 14, 38). Chi si addormenta va in
rovina, come Sansone che si era lasciato farsi addormentare, perdendo cosi la sua forza, dono del
Signore (Gdc 16, 19). Bisogna sempre stare svegli e non addormentarsi, ma vegliare e pregare per non
essere ingannati, avviandosi cosi alla propria perdizione (Mc 13, 22 + Gv 1, 6). Percio “svegliati, o tu che
dormi, déstati dai morti, e Cristo ti illuminera” (Ef 5, 14).

“Avanti o indietro?” - IL COMMENTO DI WILMA CHASSEUR (tratto da www.incamminocongesu.org)

Il tempo vola. Siamo giunti ancora una volta alla fine dell'anno liturgico e con questa domenica ne
iniziamo uno nuovo. Liturgicamente parlando siamo nell'anno B, abbiamo lasciato Matteo e meditiamo
sul vangelo di Marco.

Ma - sempre liturgicamente parlando - invece di andare avanti, torniamo indietro. Sapete perché?
Perché domenica scorsa con Cristo Re e il giudizio finale eravamo alla fine dei tempi. Oggi, con la prima
domenica d'Avvento, siamo all'inizio della nostra storia di redenti. Perché "avvento'"significa sia venuta
che attesa e quindi siamo sempre nell'attesa della venuta di Colui che viene (anche se € gia venuto e, in
incognito, c'€ sempre). Ma, cronologicamente parlando, andiamo sempre avanti. Questo scorrere
inesorabile dei giorni che non torneranno mai piu, € forse la cosa piu misteriosa della nostra vita, € non
ci facciamo neanche caso. Passiamo nel tempo e col tempo che lascia il segno incancellabile sui nostri
volti, ma nessuno lo pud fermare. Basta uno specchio per capire quanto il tempo passi e vedere i "segni"
del tempo... Si ha un bel cercare antidoti contro I'invecchiamento, ma finché non si riuscira a fermare il
tempo, non si fermera neppure quello. Nessuno, per quanto potente, potra mai far tornare indietro il
giorno di ieri che & passato!

* Quaggiu, niente e inesauribile

Questa nostra corsa nella vita e nel tempo ha un'unica e incontrovertibile direzione: va solo e sempre
verso il futuro. Nel passato nessuno torna piu! Tutto & di passaggio verso il futuro. Dove va I'Universo?
Verso il futuro. E tutto - compresi cielo e terra - va verso una fine. Ogni cosa che ha avuto un inizio, avra
anche una fine: Terra, Sole, stelle, galassie esauriscono inesorabilmente le loro scorte che non saranno
eterne. Anche se recentemente, alcuni astrofisici, premio Nobel, hanno scoperto l'energia oscura che fa
da propulsore, accelerando i corpi celesti piu lontani, non ci risolvono il problema dell'esaurimento delle
scorte. Anzi, anche la materia e l'energia oscura si esauriranno: l'inesauribile non € ancora stato
scoperto. La finitezza & inscritta in ogni realta creata. Solo Dio & increato, quindi infinito ed eterno. E per
noi che abbiamo un'anima spirituale, la fine della vita non sara una fine, ma un entrare in una
dimensione nuova dove non ci sara piu "né lutto, né affanno, né lamento perché le cose di prima sono
passate". E faremo l'esperienza dei nuovi cieli e nuova terra perché "io faccio nuove tutte le cose".
Promessa solenne di Gesu le cui parole non passeranno mai! Quelle si che non passano!

* Il colpo d'ala...

Fine dell'anno dunque e tempo di bilanci. Facciamoci qualche domanda per entrare nell'Avvento un
po' rinnovati. Come va la mia vita? C'é qualcosa che va rivisto? Qual € il mio fine principale? So dare
grandi orientamenti al mio esistere o vivo alla giornata rincorrendo obiettivi solo contingenti: lavoro,
studio, svago, senza mai alzare la testa verso le cose di lassu? Se la nostra vita & priva di grandi
orizzonti chiediamo la grazia di saperle dare un colpo d'ala e orientarla verso un fine eterno. Altrimenti
rischiamo di banalizzare questi grandi temi escatologici di queste domeniche. L'escatologia (dal greco
eschatos = realta ultime) ci invita a guardare al nostro destino futuro che sara eterno e ad essere
vigilanti per trovarci pronti ad accogliere il Signore quando verra. "Vegliate dunque (...) affinché il
padrone, quando tornera, non vi trovi addormentati. Quello che dico a voi, lo dico a tutti: vegliate!".
Ricordiamoci sempre che tutto passa, Dio solo resta. Quante volte Dio € venuto nella nostra vita,
nell'anno appena trascorso? Quante volte abbiamo saputo riconoscerlo? Chiediamo occhi per vedere il
Suo passaggio e riconoscerne gli annunci!

pagina 5 di 10


http://www.incamminocongesu.org

I DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

“Sveglia!” - IL COMMENTO DI PAOLO CURTAZ (tratto da www.tiraccontolaparola.it)
Videocommento

Se tu squarciassi il cielo e scendessi! Il lamento straziante sale dalla bocca di uno degli autori del
libro del profeta Isaia, in esilio in Babilonia dopo la durissima sconfitta contro Nabucodonosor. Nessuna
speranza all’orizzonte, nessuna possibilita di riscatto, solo 'amarezza dell’esilio e della schiavitu. Non ci
sono piu i Patriarchi a difendere Israele, Patriarchi che certamente si vergognano dei propri discendenti,
incapaci a gestire la propria politica estera, alleandosi con le nazioni sbagliate. E, per la prima volta nella
Bibbia, il Dio dei patriarchi viene invocato col titolo padre. Titolo che non veniva usato perché comune
nell'invocazione pagana alle proprie divinita. Ma ora non c’é€ piu remora, né timore di essere ambigui.
Non c’é piu il tempio, né la citta santa, né il re. Tutto & perduto. Solo sale quell'invocazione fatta quasi
sottovoce, una immensa ricerca di salvezza, un grido silente. Se tu squarciassi il cielo e scendessi! Un
grido che ancora sale da questa terra d’esilio in cui siamo.

Grida

No, non sono le lamentazioni insopportabili dei lamentosi di turno, quelli che hanno colpevolmente
taciuto mentre depredavano la nostra piccola italietta. E nemmeno le urla sguaiate dei politici ai talk-
show, sempre in prima fila nell’accusare gli avversari, senza pudore, senza un adulto che abbia il
coraggio di assumersi le proprie responsabilita. E il grido di chi vede il mondo disgregarsi attorno a sé.
Simile, molto simile, al tempo in cui viviamo. In cui qualcuno pensa di rendere un favore a Dio
sgozzando le persone. In cui l'interesse di pochissimi ha mandato sul lastrico la maggioranza. In cui
nessuno sembra avere le soluzioni. In un lugubre dissolversi della scena di questo mondo. Se tu
squarciassi il cielo e scendessi! E cosi accade. Dio ha squarciato il cielo ed & sceso. Dio squarcia il cielo
e continua a scendere. Instancabile salvatore, plasma il cuore degli uomini che lo invocano, come fa il
vasaio con la creta. E l'avvento & il tempo in cui accorgerci delle mani di Dio che ci stringono, ci
abbracciano, ci plasmano. Finalmente.

Siamo onesti

Questo & un tempo liturgico straordinario, di attesa, di crescente gioia, di desiderio che trova il suo
spazio. O una ulteriore occasione di sofferenza. O di perdita di tempo. O di pagliacciate. Sapete come la
penso riguardo al Natale, a come lo abbiamo svilito, umiliato, stravolto. E se la crisi, non solo economica
ma esistenziale, per una volta ci aiutasse a smettere i panni inutili delle facili emozioni per diventare,
infine, credenti? Ad attendere lo sposo, infine? Quel padrone di cui siamo servi? Quell’amico che tanto
amiamo e che ci ama? Quel senso del tutto che sembra essersi perso? Anche nella nostra Chiesa, a
volte, cosi contagiata dalla logica mondana, pronta a schierarsi, a discutere invece che ha dibattere, a
contrapporsi invece che ad arricchirsi? L'inizio di questo tempo di avvento & folgorante, intenso,
luminoso: siamo chiamati alla vigilanza. A svegliarci, infine.

Sveglia!

In questa domenica uggiosa ho sorriso leggendo il Vangelo di inizio avvento. Quando mio figlio pre-
adolescente si perde nei suoi mondi interiori fantastici (ed & bellissimo che accada) trascurando pero la
realtd che lo circonda lo redarguisco: sveglia! Ed é la stessa cosa che oggi ci chiede Gesu, attraverso
Marco, che da oggi ci accompagna col suo piccolo, meraviglioso vangelo. Sveglia! Viviamo in un sonno
catatonico dell’anima, in un perenne stato di coma interiore, tutti travolti dalle cose da fare, dai problemi
da risolvere. Il nostro mondo ci restituisce una quotidianita delirante, con ritmi insostenibili. La
tecnologia, che ha velocizzato e semplificato le relazioni, in teoria, in realta le ha fatte implodere. Sono
sempre piu stranito, quando viaggio in metropolitana a Milano o a Roma, vedere centinaia di persone
chattare, ascoltare musica, relazionarsi... con un telefoni, mentre le persone e la vita reali sono Ii,
sedute accanto a loro. Mi ribello a questo mondo, non voglio che uno strumento diventi un fine. Voglio
vivere. Vivere densamente, vivere da vivo. E per farlo devo svegliarmi.

Sonni mortiferi

Nel Getsemani gli apostoli si addormentano per grande tristezza. Il dolore ci pud anestetizzare,
disconnettere dalla realta. O il troppo lavoro. O lo sballo. Il sonno della coscienza, I'anestesia dell’anima
ci tagliano da noi stessi. Questo € I'avvento: un bel bricco di caffé spirituale per restare svegli. Perché il
Signore viene. Tornera alla fine dei tempi, certo. Ma viene ora, qui, adesso. Non come quando mi sono
convertito. O come un anno fa. Oggi. Dio ancora squarcia il cielo e scende. Speriamo di esserci.

pagina 6 di 10


http://www.tiraccontolaparola.it
https://www.youtube.com/watch?v=eaCc98ka0iM

I DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B
“Vegliare” - John Henry Newman

E necessario studiare da vicino la parola vegliare; bisogna studiarla perché il suo significato non &
cosi evidente come si potrebbe credere a prima vista e perché la Scrittura la adopera con insistenza.
Dobbiamo non soltanto credere, ma vegliare; non soltanto amare, ma vegliare; non soltanto obbedire,
ma vegliare. Vegliare perché? Per questo grande evento: la venuta di Cristo.

Cos’é dunque vegliare?

Credo lo si possa spiegare cosi. Voi sapete cosa significa attendere un amico, attendere che arrivi e
vederlo tardare? Sapete cosa significa essere in compagnia di gente che trovate sgradevole e
desiderare che il tempo passi e scocchi I'ora in cui potrete riprendere la vostra liberta? Sapete cosa
significa essere nell’ansia per una cosa che potrebbe accadere e non accade; o di essere nell’attesa di
qualche evento importante che vi fa battere il cuore quando ve lo ricordano e al quale pensate fin dal
momento in cui aprite gli occhi?

Sapete cosa significa avere un amico lontano, attendere sue notizie e domandarvi giorno dopo giorno
cosa stia facendo in quel momento e se stia bene? Sapete cosa significa vivere per qualcuno che &
vicino a voi a tal punto che i vostri occhi seguono i suoi, che leggete nella sua anima, che vedete tutti i
mutamenti della sua fisionomia, che prevedete i suoi desideri, che sorridete del suo sorriso e vi
rattristate della sua tristezza, che siete abbattuti quando egli & preoccupato e che vi rallegrate per i suoi
successi?

Vegliare nell’attesa di Cristo € un sentimento di rassomiglianza a questo, per quel tanto che i
sentimenti di questo mondo sono in grado di raffigurare quelli dell’altro mondo.

Veglia con Cristo chi non perde di vista il passato mentre sta guardando all’avvenire, e completando
cio che il suo Salvatore gli ha acquistato, non dimentica cid che egli ha sofferto per lui. Veglia con Cristo
chi fa memoria e rinnova ancora nella sua persona la croce e I'agonia di Cristo, e riveste con gioia
questo mantello di afflizione che il Cristo ha portato quaggiu e ha lasciato dietro a sé quando é salito al
cielo.

IL MAGISTERO DI PAPA BENEDETTO XVI
Angelus, 30 novembre 2008

Iniziamo oggi, con la prima Domenica di Avvento, un nuovo Anno liturgico. Questo fatto ci invita a
riflettere sulla dimensione del tempo, che esercita sempre su di noi un grande fascino. Sull’esempio di
quanto amava fare Gesu, desidererei tuttavia partire da una constatazione molto concreta: tutti diciamo
che "ci manca il tempo", perché il ritmo della vita quotidiana €& diventato per tutti frenetico. Anche a tale
riguardo la Chiesa ha una "buona notizia" da portare: Dio ci dona il suo tempo. Noi abbiamo sempre
poco tempo; specialmente per il Signore non sappiamo o, talvolta, non vogliamo trovarlo. Ebbene, Dio
ha tempo per noi! Questa & la prima cosa che l'inizio di un anno liturgico ci fa riscoprire con meraviglia
sempre nuova. Si: Dio ci dona il suo tempo, perché & entrato nella storia con la sua parola e le sue
opere di salvezza, per aprirla all’eterno, per farla diventare storia di alleanza. In questa prospettiva, il
tempo € gia in se stesso un segno fondamentale dell’amore di Dio: un dono che 'uomo, come ogni altra
cosa, € in grado di valorizzare o, al contrario, di sciupare; di cogliere nel suo significato, o di trascurare
con ottusa superficialita.

Tre poi sono i grandi "cardini" del tempo, che scandiscono la storia della salvezza: all’inizio la
creazione, al centro I'incarnazione-redenzione e al termine la "parusia", la venuta finale che comprende
anche il giudizio universale. Questi tre momenti per0 non sono da intendersi semplicemente in
successione cronologica. Infatti, la creazione e si all’origine di tutto, ma € anche continua e si attua
lungo l'intero arco del divenire cosmico, fino alla fine dei tempi. Cosi pure l'incarnazione-redenzione, se
e avvenuta in un determinato momento storico, il periodo del passaggio di Gesu sulla terra, tuttavia
estende il suo raggio d’azione a tutto il tempo precedente e a tutto quello seguente. E a loro volta
l'ultima venuta e il giudizio finale, che proprio nella Croce di Cristo hanno avuto un decisivo anticipo,
esercitano il loro influsso sulla condotta degli uomini di ogni epoca.

Il tempo liturgico del’Avvento celebra la venuta di Dio, nei suoi due momenti: dapprima ci invita a
risvegliare I'attesa del ritorno glorioso di Cristo; quindi, avvicinandosi il Natale, ci chiama ad accogliere il
Verbo fatto uomo per la nostra salvezza. Ma il Signore viene continuamente nella nostra vita. Quanto
mai opportuno € quindi I'appello di Gesu, che in questa prima Domenica ci viene riproposto con forza:
"Vegliate!" (Mc 13,33.35.37).

pagina 7 di 10



I DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

E’ rivolto ai discepoli, ma anche "a tutti", perché ciascuno, nell'ora che solo Dio conosce, sara
chiamato a rendere conto della propria esistenza. Questo comporta un giusto distacco dai beni terreni,
un sincero pentimento dei propri errori, una carita operosa verso il prossimo e soprattutto un umile e
fiducioso affidamento alle mani di Dio, nostro Padre tenero e misericordioso. Icona dell’Avvento e la
Vergine Maria, la Madre di Gesu. InvochiamoLa perché aiuti anche noi a diventare un prolungamento di
umanita per il Signore che viene.

Angelus, 27 novembre 2011

Oggi iniziamo con la Chiesa il nuovo Anno liturgico: un nuovo cammino di fede, da vivere insieme
nelle comunita cristiane, ma anche, come sempre, da percorrere all’interno della storia del mondo, per
aprirla al mistero di Dio, alla salvezza che viene dal suo amore. L’Anno liturgico inizia con il Tempo di
Avvento: tempo stupendo in cui si risveglia nei cuori I'attesa del ritorno di Cristo e la memoria della sua
prima venuta, quando si spoglid della sua gloria divina per assumere la nostra carne mortale.

“Vegliate!”. Questo & I'appello di Gesu nel Vangelo di oggi. Lo rivolge non solo ai suoi discepoli, ma a
tutti: “Vegliate!” (Mt 13,37). E’ un richiamo salutare a ricordarci che la vita non ha solo la dimensione
terrena, ma & proiettata verso un “oltre”, come una pianticella che germoglia dalla terra e si apre verso il
cielo. Una pianticella pensante, 'uomo, dotata di liberta e responsabilita, per cui ognuno di noi sara
chiamato a rendere conto di come ha vissuto, di come ha utilizzato le proprie capacita: se le ha tenute
per sé o le ha fatte fruttare anche per il bene dei fratelli.

Anche Isaia, il profeta dell’Avvento, ci fa riflettere oggi con una preghiera accorata, rivolta a Dio a
nome del popolo. Egli riconosce le mancanze della sua gente, e a un certo punto dice: “Nessuno
invocava il tuo nome, nessuno si risvegliava per stringersi a te; perché tu avevi nascosto da noi il tuo
volto, ci avevi messo in balia della nostra iniquita” (Is 64,6). Come non rimanere colpiti da questa
descrizione? Sembra rispecchiare certi panorami del mondo post-moderno: le citta dove la vita diventa
anonima e orizzontale, dove Dio sembra assente e 'uomo l'unico padrone, come se fosse lui I'artefice e
il regista di tutto: le costruzioni, il lavoro, I'economia, i trasporti, le scienze, la tecnica, tutto sembra
dipendere solo dalluomo. E a volte, in questo mondo che appare quasi perfetto, accadono cose
sconvolgenti, o nella natura, o nella societa, per cui noi pensiamo che Dio si sia come ritirato, ci abbia,
per cosi dire, abbandonati a noi stessi.

In realta, il vero “padrone” del mondo non € 'uomo, ma Dio. Il Vangelo dice: “Vegliate dunque: voi non
sapete quando il padrone di casa ritornera, se alla sera 0 a mezzanotte o al canto del gallo o al mattino;
fate in modo che, giungendo all’improvviso, non vi trovi addormentati” (Mc 13,35-36). Il Tempo di
Avvento viene ogni anno a ricordarci questo, perché la nostra vita ritrovi il suo giusto orientamento,
verso il volto di Dio. Il volto non di un “padrone”, ma di un Padre e di un Amico. Con la Vergine Maria,
che ci guida nel cammino dell’Avvento, facciamo nostre le parole del profeta. “Signore, tu sei nostro
padre; noi siamo argilla e tu colui che ci plasma, tutti noi siamo opera delle tue mani” (Is 64,7).

Omelia nella Basilica di San Lorenzo fuori le mure, 30 novembre 2008

Con l'odierna prima domenica di Avvento, entriamo in quel tempo di quattro settimane con cui inizia
un nuovo anno liturgico e che immediatamente ci prepara alla festa del Natale, memoria
dellincarnazione di Cristo nella storia. Il messaggio spirituale dell’Avvento € perd piu profondo e ci
proietta gia verso il ritorno glorioso del Signore, alla fine della nostra storia. Adventus € la parola latina,
che potrebbe tradursi con ‘arrivo’, ‘venuta’, ‘presenza’. Nel linguaggio del mondo antico era un termine
tecnico che indicava I'arrivo di un funzionario, in particolare la visita di re o di imperatori nelle province,
ma poteva anche essere utilizzato per I'apparire di una divinita, che usciva dalla sua nascosta dimora e
manifestava cosi la sua potenza divina: la sua presenza veniva solennemente celebrata nel culto.

Adottando questo termine Avvento, i cristiani intesero esprimere la speciale relazione che li univa a
Cristo crocifisso e risorto. Egli € il Re, che, entrato in questa povera provincia denominata terra, ci ha
fatto dono della sua visita e, dopo la sua risurrezione ed ascensione al Cielo, ha voluto comunque
rimanere con noi: percepiamo questa sua misteriosa presenza nell’assemblea liturgica. Celebrando
I’Eucaristia, proclamiamo infatti che Egli non si € ritirato dal mondo e non ci ha lasciati soli, e, se pure
non lo possiamo vedere e toccare come avviene con le realta materiali e sensibili, Egli € comunque con
noi e tra noi; anzi € in noi, perché pud attrarre a sé e comunicare la propria vita ad ogni credente che gli
apre il cuore. Avvento significa dunque far memoria della prima venuta del Signore nella carne,

pagina 8 di 10



I DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

pensando gia al suo definitivo ritorno e, al tempo stesso, significa riconoscere che Cristo presente tra noi
si fa nostro compagno di viaggio nella vita della Chiesa che ne celebra il mistero. Questa
consapevolezza, cari fratelli e sorelle, alimentata nell’ascolto della Parola di Dio, dovrebbe aiutarci a
vedere il mondo con occhi diversi, ad interpretare i singoli eventi della vita e della storia come parole che
Iddio ci rivolge, come segni del suo amore che ci assicurano la sua vicinanza in ogni situazione; questa
consapevolezza, in particolare, dovrebbe prepararci ad accoglierlo quando “di nuovo verra nella gloria
per giudicare i vivi e i morti, e il suo regno non avra mai fine”, come ripeteremo tra poco nel Credo. In
questa prospettiva ’Avvento diviene per tutti i cristiani un tempo di attesa e di speranza, un tempo
privilegiato di ascolto e di riflessione, purché ci si lasci guidare dalla liturgia che invita ad andare incontro
al Signore che viene.

“Vieni, Signore Gesu”: tale ardente invocazione della comunita cristiana degli inizi deve diventare, cari
amici, anche nostra costante aspirazione, I'aspirazione della Chiesa di ogni epoca, che anela e si
prepara all’incontro con il suo Signore. Vieni oggi, Signore; illuminaci, dacci la pace, aiutaci a vincere la
violenza. Vieni, Signore, preghiamo proprio in queste settimane. “Signore, fa’ splendere il tuo volto e noi
saremo salvi”: abbiamo pregato cosi, poco fa, con le parole del Salmo responsoriale. Ed il profeta Isaia
ci ha rivelato, nella prima lettura, che il volto del nostro Salvatore € quello di un padre tenero e
misericordioso, che si prende cura di noi in ogni circostanza perché siamo opera delle sue mani: “Tu,
Signore, sei nostro padre, da sempre ti chiami nostro redentore” (63,16). Il nostro Dio & un padre
disposto a perdonare i peccatori pentiti e ad accogliere quanti confidano nella sua misericordia (cfr Is
64,4). Ci eravamo allontanati da Lui a causa del peccato cadendo sotto il dominio della morte, ma Egli
ha avuto pieta di noi e di sua iniziativa, senza alcun merito da parte nostra, ha deciso di venirci incontro,
inviando il suo unico Figlio come nostro Redentore. Dinanzi a un cosi grande mistero d’amore, sorge
spontaneo il nostro ringraziamento e piu fiduciosa si fa la nostra invocazione: “Mostraci, Signore, oggi,
nel nostro tempo, in tutte le parti del mondo, la tua misericordia, lasciaci sentire la tua presenza e donaci
la tua salvezza” (cfr Canto al Vangelo).

[..] Prepararci all’avvento di Cristo € pure l'esortazione che raccogliamo dal Vangelo di oggi:
“Vegliate”, ci dice Gesu nella breve parabola del padrone di casa che parte ma non si sa quando tornera
(cfr Mc 13,33-37). Vegliare significa seguire il Signore, scegliere cio che Cristo ha scelto, amare cio che
Lui ha amato, conformare la propria vita alla sua; vegliare comporta trascorrere ogni attimo del nostro
tempo nell’orizzonte del suo amore senza lasciarsi abbattere dalle inevitabili difficolta e problemi
quotidiani. Cosi ha fatto san Lorenzo, cosi dobbiamo fare noi e chiediamo al Signore che ci doni la sua
grazia perché I'Avvento sia stimolo per tutti a camminare in questa direzione. Ci guidino e ci
accompagnino con la loro intercessione 'umile Vergine di Nazareth, Maria, eletta da Dio per diventare la
Madre del Redentore, sant’Andrea, di cui oggi celebriamo la festa, e san Lorenzo, esempio di intrepida
fedelta cristiana sino al martirio. Amen!

IL MAGISTERO DI PAPA FRANCESCO

Udienza generale, 26 novembre 2014

La Chiesa - Pellegrina verso il regno

Nel presentare la Chiesa agli uomini del nostro tempo, il Concilio Vaticano Il aveva ben presente una
verita fondamentale, che non bisogna mai dimenticare: la Chiesa non €& una realta statica, ferma, fine a
se stessa, ma & continuamente in cammino nella storia, verso la meta ultima e meravigliosa che ¢ |l
Regno dei cieli, di cui la Chiesa in terra € il germe e l'inizio (cfr Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. sulla
Chiesa Lumen gentium, 5). Quando ci rivolgiamo verso questo orizzonte, ci accorgiamo che la nostra
immaginazione si arresta, rivelandosi capace appena di intuire lo splendore del mistero che sovrasta i
nostri sensi. E sorgono spontanee in noi alcune domande: quando avverra questo passaggio finale?
Come sara la nuova dimensione nella quale la Chiesa entrera? Che cosa sara allora del’'umanita? E del
creato che ci circonda? Ma queste domande non sono nuove, le avevano gia fatte i discepoli a Gesu in
quel tempo: “Ma quando avverra questo? Quando sara il trionfo dello Spirito sulla creazione, sul creato,
su tutto...”. Sono domande umane, domande antiche. Anche noi facciamo queste domande.

1. La Costituzione conciliare Gaudium et spes, di fronte a questi interrogativi che risuonano da
sempre nel cuore dell’'uomo, afferma: «lgnoriamo il tempo in cui avranno fine la terra e 'umanita, e non
sappiamo il modo in cui sara trasformato l'universo. Passa certamente l'aspetto di questo mondo,

pagina 9 di 10



I DOMENICA DI AVVENTO - ANNO B

deformato dal peccato. Sappiamo, pero, dalla Rivelazione che Dio prepara una nuova abitazione e una
terra nuova, in cui abita la giustizia, e la cui felicita saziera sovrabbondantemente tutti i desideri di pace
che salgono nel cuore degli uomini» (n. 39). Ecco la meta a cui tende la Chiesa: €, come dice la Bibbia,
la «Gerusalemme nuova», il «Paradiso». Piu che di un luogo, si tratta di uno “stato” dell’anima in cui le
nostre attese piu profonde saranno compiute in modo sovrabbondante e il nostro essere, come creature
e come figli di Dio, giungera alla piena maturazione. Saremo finalmente rivestiti della gioia, della pace e
dell’lamore di Dio in modo completo, senza piu alcun limite, e saremo faccia a faccia con Lui! (cfr 1Cor
13,12). E’ bello pensare questo, pensare al Cielo. Tutti noi ci troveremo lassu, tutti. E’ bello, da forza
allanima.

2. In questa prospettiva, & bello percepire come ci sia una continuita e una comunione di fondo tra la
Chiesa che é nel Cielo e quella ancora in cammino sulla terra. Coloro che gia vivono al cospetto di Dio
possono infatti sostenerci e intercedere per noi, pregare per noi. D’altro canto, anche noi siamo sempre
invitati ad offrire opere buone, preghiere e la stessa Eucaristia per alleviare la tribolazione delle anime
che sono ancora in attesa della beatitudine senza fine. Si, perché nella prospettiva cristiana la
distinzione non € piu tra chi € gia morto e chi non lo & ancora, ma tra chi & in Cristo e chi non lo é!
Questo e I'elemento determinante, veramente decisivo per la nostra salvezza e per la nostra felicita.

3. Nello stesso tempo, la Sacra Scrittura ci insegna che il compimento di questo disegno meraviglioso
non pud non interessare anche tutto cid che ci circonda e che & uscito dal pensiero e dal cuore di Dio.
L’apostolo Paolo lo afferma in modo esplicito, quando dice che «anche la stessa creazione sara liberata
dalla schiavitu della corruzione, per entrare nella liberta della gloria dei figli di Dio» (Rm 8,21). Altri testi
utilizzano 'immagine del «cielo nuovo» e della «terra nuova» (cfr 2 Pt 3,13; Ap 21,1), nel senso che tutto
'universo sara rinnovato e verra liberato una volta per sempre da ogni traccia di male e dalla stessa
morte. Quella che si prospetta, come compimento di una trasformazione che in realta & gia in atto a
partire dalla morte e risurrezione di Cristo, & quindi una nuova creazione; non dunque un annientamento
del cosmo e di tutto cid che ci circonda, ma un portare ogni cosa alla sua pienezza di essere, di verita, di
bellezza. Questo ¢ il disegno che Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo, da sempre vuole realizzare e sta
realizzando.

Cari amici, quando pensiamo a queste stupende realta che ci attendono, ci rendiamo conto di quanto
appartenere alla Chiesa sia davvero un dono meraviglioso, che porta iscritta una vocazione altissima!
Chiediamo allora alla Vergine Maria, Madre della Chiesa, di vegliare sempre sul nostro cammino e di
aiutarci ad essere, come lei, segno gioioso di fiducia e di speranza in mezzo ai nostri fratelli.

| (| ESORTA A VEGUARE E A
\ NON ADDORMENTARCI..

B

e S S S

‘ IL SIGNORE NEL VANGELO -
|

Y  ..Lul PERO

CON LE SUE PREDICHE

NON E° DI GRANDE
AlUTO..

pagina 10 di 10



