4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

22 dicembre 2013
Il Vangelo 4* Domenica
° di A t
della Domenica r—

+ Dal Vangelo secondo Matteo (Mt 1, 18 - 24)

Cosi fu generato Gesu Cristo: sua madre Maria,
essendo promessa sposa di Giuseppe, prima che andassero
a vivere insieme si trovo incinta per opera dello Spirito
Santo. Giuseppe suo sposo, poiché era uomo giusto e non
voleva accusarla pubblicamente, penso di ripudiarla in
segreto.

Pero, mentre stava considerando queste cose, ecco,
gli apparve in sogno un angelo del Signore e gli disse:
«Giuseppe, figlio di Davide, non temere di prendere con te
Maria, tua sposa. Infatti il bambino che ¢ generato in lei
viene dallo Spirito Santo; ella dara alla luce un figlio e tu lo
chiamerai Gesu: egli infatti salvera il suo popolo dai suoi
peccati».

Tutto questo ¢ avvenuto perché si compisse cio che era stato detto dal Signore
per mezzo del profeta: «Ecco, la vergine concepira e dara alla luce un figlio: a lui sara
dato il nome di Emmanuele», che significa “Dio con noi”.

Quando si desto dal sonno, Giuseppe fece come gli aveva ordinato I'angelo del
Signore e prese con sé la sua sposa.

PER CAPIRE E RIFLETTERE (tratto da www.ocarm.org)

a) Chiave di lettura:

I membri delle comunita cristiane della Palestina e della Siria, per cui Matteo scrisse il suo vangelo,
erano in maggioranza giudei convertiti. Accettarono Gesu come Messia e credettero in lui. Furono
perseguitate a causa della loro fede. | loro fratelli giudei dicevano loro: “Voi cristiani vivete ingannati!
Gesu non &, né puo essere il Messia!” Nel testo che meditiamo questa domenica, si evidenzia la
preoccupazione di Matteo, che vuole confermare la fede delle comunita. E’ come se volesse dirci: “Voi
non vivete ingannati! Gesu & veramente il Messia!”

L'intenzione dei capitoli 1 e 2 del Vangelo di Matteo € di informare i lettori riguardo a Gesu, la cui
attivita sara descritta a partire dal capitolo 3. In questi due primi capitoli, Matteo presenta le credenziali di
Gesu, nuovo legislatore, nuovo Mosé. Nella genealogia (Mt 1,1-17) gia aveva mostrato che Gesu
appartiene alla razza di Davide e di Abramo (Mt 1,1). In questi versetti (Mt 1,18-25) Matteo continua a
presentarci Gesu descrivendo la sua nascita. Racconta come Giuseppe ha ricevuto la notizia che Maria
e incinta e le profezie che si realizzeranno con la nascita di Gesu, mostrando che lui € il Messia atteso.
Durante la lettura, € bene prestare attenzione a cid che il testo ci dice sulla persona di Gesu, soprattutto
per quanto riguarda il significato dei due nomi che lui riceve.

b) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione:

i) Quale ¢ il punto di questo testo che piu ti ha colpito? Perché?

ii) Secondo le parole dell’angelo, chi ¢ il figlio che nascera da Maria?

iii) Secondo le parole di Matteo, quale profezia dell’Antico Testamento si realizza in Gesu?

pagina 1 di 16


http://www.incamminocongesu.org
http://www.incamminocongesu.org

4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

iv) Quali sono i due nomi che il bambino riceve e quale ¢ il progetto di Dio, nascosto in questi nomi?
v) Come capire I'atteggiamento di Giuseppe? Cosa ci insegna questo atteggiamento?

vi) In cosa consiste esattamente la “giustizia” di Giuseppe?

vii) Quale & la nostra giustizia, paragonata a quella di Giuseppe?

¢) Contesto del brano evangelico:

La genealogia di Gesu (Mt 1,1-17) ci lascia con un interrogativo. Accanto ai nomi di quarantadue
antenati paterni di Gesu (Mt 1,17), Matteo cita i nomi di solamente quattro antenate materne: Tamar (Mt
1,3), Racab, Rut (Mt 1,4) e la moglie di Uria (Mt 1,6). Le quattro donne concepirono i loro figli fuori dai
parametri della purezza o della giustizia legale dell’epoca. Quindi queste quattro donne si trovavano in
stato irregolare dinanzi alla Legge. E’ evidente I'irregolarita di queste quattro antenate. Basta leggere i
testi dell’Antico Testamento, dove viene descritta la loro storia. E cosi alla fine della genealogia sorge
una domanda: “E Maria, sposa di Giuseppe da cui nacque Gesu (Mt 1,16), anche lei incorre in qualche
irregolarita di tipo legale?” E’ di questo che parla il testo che meditiamo questa domenica.

d) Commento del testo:

Matteo 1,18: Una irregolarita legale in Maria

Maria appare incinta prima di convivere con Giuseppe, il suo promesso sposo. Chi osserva le cose
dal di fuori constata una irregolarita e dira: “Maria, che orrore!” Secondo la legge di Mosé questo errore
meritava la pena di morte (Dt 22,20). Per evitare questa interpretazione sbagliata dei fatti, Matteo aiuta il
lettore a vedere l'altro aspetto della gravidanza di Maria: “Concepi ad opera dello Spirito Santo”. Agl
occhi umani pud sembrare una trasgressione della Legge, ma agli occhi di Dio era esattamente il
contrario!

Matteo 1,19: La giustizia di Giuseppe

La gravidanza di Maria avviene prima che lei conviva con Giuseppe, non per una deviazione umana,
bensi per volonta divina. Dio stesso si & burlato delle leggi della purezza legale in modo da far nascere |l
Messia in mezzo a noi! Se Giuseppe avesse agito secondo le esigenze della legge dell’epoca, avrebbe
dovuto denunciare Maria e possibilmente le avrebbero lanciato pietre. La gravidanza prima del
matrimonio € irregolare e secondo la legge della purezza legale, doveva essere castigata con la pena di
morte (Dt 22,20). Ma Giuseppe, poiché & giusto, non obbedisce alle esigenze delle leggi della purezza.
La suagiustizia € maggiore. Invece di denunciare, preferisce rispettare il mistero che non capisce e si
decide ad abbandonare Maria in segreto. La giustizia maggiore di Giuseppe salva la vita sia di Maria
che di Gesu.

Cosi, Matteo manda un avviso importante alle comunita della Palestina e della Siria. E’ come se
dicesse: “Ecco cosa succederebbe se si seguisse I'osservanza rigorosa che certi farisei esigono da voi!
Darebbero morte al Messia!” Piu tardi Gesu dira: “Se la vostra giustizia non superera quella degli scribi e
dei farisei, non entrerete nel regno dei cieli” (Mt 5,20).

Matteo 1,20-21: Il chiarimento dell’angelo e i due nomi del figlio di Maria: Gesu e Emmanuele
“L’Angelo del Signore” aiuta a scoprire la dimensione piu profonda della vita e degli eventi. Aiuta a

fare la radiografia degli avvenimenti ed a percepire I'appello di Dio che, ad occhi nudi, non si percepisce.
L’Angelo fa capire a Giuseppe che la gravidanza di Maria € frutto dell’azione dello Spirito Santo. Dio
stesso, il giorno della creazione, aleggiava sulle acque e riempiva di forza la parola creatrice di Dio (Gen
1,2). In Maria avviene la nuova creazione. E’ I'inizio del nuovo cielo e della nuova terra, annunciati da
Isaia (Is 65,17). Il figlio di Maria riceve due nomi: Gesu ed Emmanuele. Gesu significa “Yahvé salva”. La
salvezza non viene da cio che noi facciamo per Dio, bensi da cid che Dio fa per noi. Emmanuele
significa “Dio con noi”. Nell’'uscita dall’Egitto, nel’Esodo, Dio scende accanto al popolo oppresso (Ex 3,8)
e dice a Mosé: “lo saro con te” (Es 3,12) e da quel momento in poi non abbandona piu il suo popolo. |
due nomi, Gesu ed Emanuele, rendono concreta e perfino superano la speranza del popolo.

Matteo 1,22-23: La melodia del Vangelo di Matteo

“Tutto questo avvenne affinché si adempisse cio che era stato detto dal Signore per mezzo del
profeta”. Questa frase o altre simili sono come una melodia, parole che si ripetono molte volte nel
vangelo di Matteo (Mt 1,23; 2,5.15.17.23; 4,14; 8,17; 12,17; 13,14.35; etc.). Rivela lo scopo che I'autore
aveva in mente: confermare per i suoi lettori di origine giudea il fatto che Gesu € veramente il Messia
promesso. In lui si realizzano le promesse dei profeti.

pagina 2 di 16



4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

Qui Matteo invoca il testo di Isaia: “La vergine concepira e partorira un figlio, che chiamera
Emmanuele” (Is 7,14). Il titolo Emmanuele, piu che un nome, rivela il significato di Gesu per noi. Gesu &
la prova che Dio continua a stare con noi. Il nome stesso del bambino & Gesu (Mt 1,25).

Matteo 1,24-25: L’'obbedienza di Giuseppe
Svegliato dal sogno, Giuseppe fece cid che gli disse I'angelo e portd Maria a casa sua. E continua a
dire che non ha avuto rapporti con Maria, per confermare che Gesu nacque dallo Spirito Santo.

e) Ampliando le informazioni:

Una chiave per il Vangelo di Matteo - Il vangelo di Matteo si dirige ad una comunita di giudei
convertiti, che vivevano una profonda crisi di identita in rapporto al loro passato giudeo. Quando
nel’anno 65 dC scoppid la rivolta contro Roma, i giudeo-cristiani non vi parteciparono ed
abbandonarono Gerusalemme. | farisei fecero la stessa cosa. Dopo la distruzione di Gerusalemme nel
’70, i farisei riorganizzarono cido che rimaneva del popolo e si schierarono in modo sempre piu deciso
contro i cristiani, che finirono per essere scomunicati. Questa scomunica rese piu acuto il problema
dellidentita. Ora, ufficialmente scomunicati, non potevano piu frequentare le loro sinagoghe, i loro
rabbini. E sorge per loro la domanda: A chi appartengono le promesse: alla sinagoga o alla chiesa? Chi
e il vero popolo di Dio: loro o noi? Gesu & veramente il Messia? Matteo scrive il suo vangelo per questa
comunita. Il vangelo di Matteo puo essere definito mediante le tre seguenti parole:

i) Vangelo della consolazione per gli scomunicati e perseguitati dai fratelli giudei che non accettano
Gesu in qualita di Messia (Cristo); aiuta a superare il trauma della rottura.

ii) Vangelo della rivelazione: mostra a Gesu come il vero Messia, il nuovo Messia, in cui culmina tutta
la storia dell’A.T. con le sue promesse.

iii) Vangelo della nuova pratica: che descrive la pratica di Gesu, e mostra come giungere ad una
nuova giustizia, piu grande di quella dei farisei.

Questo avvenne affinché si realizzasse - per mezzo di questa frase ripetuta tante volte nel suo
vangelo, Matteo incide nel punto di maggiore tensione tra cristiani e giudei. Partendo dalla Bibbia,
costoro dicevano: “Gesu non € né puo essere il Messia!”. Partendo dalla Bibbia stessa, Matteo risponde
affermando: “Gesu & veramente il Messia!”

La gravidanza di Maria - Sia Matteo che Luca citano il testo di Isaia “una vergine concepira e partorira
un figlio, che chiamera Emmanuele”(ls 7,14). Ma c’e una differenza. Luca pone Maria nel centro e da piu
importanza al segnale della verginita (Lc 1,31). Matteo pone nel centro Giuseppe e da piu importanza al
significato del nome Emmanuele.

Il sogno di Giuseppe - L'angelo appare a Giuseppe in sogno e lo aiuta a capire. Con laiuto
dell’angelo Giuseppe riesce a scoprire I'azione di Dio nell’accaduto, che secondo I'opinione della epoca,
sembrava essere solo frutto della deviazione e del peccato. Angelo vuol dire messaggero. Porta un
messaggio ed un aiuto per percepire I'azione di Dio nella vita. Oggi sono molti gli angeli che ci orientano
nella vita. A volte agiscono nei sogni, altre volte nelle riunioni, nelle conversazioni e negli incontri biblici,
nei fatti, ecc.... Tanti angeli, tante angeli!

“Non temere Giuseppe” - IL COMMENTO DI WILMA CHASSEUR (tratto da www.incamminocongesu.org)

Nelle scorse settimane ci hanno parlato Isaia, il profeta lontano, vissuto circa 7 secoli prima del
Messia, che lo annunciava come colui che doveva venire; il Battista, il profeta vicino che lo annunciava
come gia presente, e Maria che non lo indicava e annunciava per niente, ma lo portava addirittura in
grembo ...Oggi abbiamo un’annunciazione e un Angelo, ma la destinataria non & Maria e I'angelo non &
Gabriele. Il destinatario & Giuseppe e ’Angelo non si sa come si chiami. Ma il messaggio dell’angelo &
sempre uguale: “non temere Giuseppe” come gia era stato detto a Maria.

* La fede di Giuseppe

Se il tempo d’Avvento € un tempo particolarmente adatto per ricordare la tutta pura, I'lmmacolata, lo &
anche per ricordare Giuseppe, colui che ricevette in sogno la visita di un Angelo e fu chiamato a
diventare il custode privilegiato del Figlio di Dio. Anche la fede di Giuseppe, come quella di Maria, & fede
in una promessa umanamente irrealizzabile. E’ fede nel miracolo, fede in Dio solo, perché la parola di
Dio € parola di Dio: non pud non essere vera e non realizzarsi prima o poi. Entrambi trovarono grazia
presso Dio; entrambi furono lodati per la loro fede in una promessa umanamente irrealizzabile senza
chiedere garanzie. Ma Maria dovette giungere fino ai piedi della Croce senza poter rifuggire da quella
tremenda spada che, sul Calvario, le trapassera I'anima.

pagina 3 di 16


http://www.incamminocongesu.org
http://www.incamminocongesu.org

4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

* Quanti “no” insensati abbiamo detto?

Quante volte, noi invece, siamo tentati di trovare motivi legittimi, sensati, ragionevoli per eludere
alcune richieste del Signore su pretesto che quel che ci chiede € umanamente impossibile, & pura follia
agli occhi del mondo, non rientra negli schemi del “politicamente corretto”ecc. Quanti motivi legittimi e
sensati per dire “no”. Ma sarebbero dei “no” insensati. Se Maria avesse fatto cosi, non avremmo avuto |l
Salvatore del mondo.

Chiediamo la grazia alla Madonna di capire che la fede & salto nel vuoto, & dire “si” quando questo
“si” sembra irragionevole, irrealizzabile, insensato. E’ andare al di la delle nostre piccole vedute,
sapendo che la fede non &€ mai contro la ragione, ma oltre la ragione. E solo allora, dopo il salto nel
vuoto, conosceremo veramente Dio. Il Dio vivo e vero e non l'idea che ci eravamo fatti di Lui.

* Le quattro candele

Quattro candele bruciavano lentamente e silenziosamente, sull’altare. Il silenzio era cosi denso che si
poteva udire la conversazione delle quattro fiammelle. La prima disse: “lo sono la candela della pace,
ma nel mondo ci sono guerre, divisioni, rivalita anche tra amici e parenti e nessuno viene piu a
cercarmi”. E si spense. La seconda disse: “lo sono la candela della fede, ma tutti vogliono solo sempre
vedere e toccare e mai credere, cosi nessuno viene piu a cercarmi’. E si spense. La terza disse: “lo
sono la candela della gioia, ma nel mondo c’é tanto pessimismo, scoraggiamento e tristezza e nessuno
viene piu a cercarmi’. E si spense. In quel momento arrivd un bambino che, vedendo le tre candele
spente, si mise a piangere e disse: “ Ma perché vi siete spente, cosi c’e troppo buio, qua! ”. Allora prese
la parola la quarta candela e disse: “Non piangere bambino, finché la mia fiammella rimane accesa,
niente & perduto, perché con quella puoi accendere tutte le altre. Sai chi sono i0? Sono la candela della
speranza”. Allora il bimbo prese la Candela della speranza e con essa, accese tutte le altre.

Ecco cos’e il tempo d’Avvento: tempo di speranza! Chiediamo al Signore di mettere sempre sul
nostro cammino, una candela della speranza.

“Giuseppe, lo sfortunato” - IL COMMENTO DI PAOLO CURTAZ Videocommento
(tratto da www.tiraccontolaparola.it)

Accoglie il Natale chi tiene sveglia dentro di sé la speranza di essere preso dal Signore. Profeti come
Giovanni ci invitano a prepararci ad accogliere un Dio che incendia. Come Maria, la nostra vita pud
diventare la porta d’'ingresso di Dio nel mondo. No, non siamo qui a far finta che poi Gesu nasce. E nato
il Signore, & morto ed € risorto. Lo proclamiamo Signore e Dio della Storia. Anche se, come Giovanni il
Profeta, possiamo essere attraversati dal dubbio piu devastante: sei davvero tu o dobbiamo aspettarne
un altro? Ecco la sfida dell’avvento, di questo avvento: fare spazio in noi affinché la luce di Dio possa
risplendere. Come & successo al piu sfortunato dei santi, Giuseppe.

Giuseppe, sposo sfortunato

Lo so, sono irriverente. Portate pazienza. Ma, alla fine della storia, Giuseppe & un poveraccio cui Dio
ha soffiato la ragazza. E ci viene proposto, nell’ultima domenica di avvento, come modello. Molti di voi
mi hanno scritto, in settimana, identificandosi col profeta dubbioso: se il piu grande uomo mai nato ha
avuto dei dubbi, pud succedere anche a me di averne. Oggi la liturgia osa di piu: il patrono della Chiesa,
il padre di Gesu, lo sposo di Maria & stato un uomo che ha dovuto cambiare radicalmente la sua vita,
uno che si e trovato nei guai fino al collo. E non ne & mai piu uscito. Non € detto che I'incontro con Dio ti
spiani la vita a suon di angioletti danzanti. Chiedetelo a Giuseppe.

Notti insonni

Matteo ci racconta stringatamente della nascita di Gesu, ma dal punto di vista di Giuseppe. E
essenziale, perché si rivolge a degli ebrei, parlare del maschio di casa. Dalla discendenza di Davide
doveva provenire il Messia, e Giuseppe proviene da quella discendenza. Solo che rispetto ai maschi che
ascoltavano, ha avuto un percorso decisamente particolare. Maria e Giuseppe sono fidanzati, hanno un
regolare contratto di matrimonio stipulato dai rispettivi genitori. Maria & giovanissima, Giuseppe non lo
sappiamo. Se vi piace restare fedeli al Vangelo, non sappiamo molto di lui. Presumiamo che fosse un
bravo e onesto ragazzo del paese, nulla di piu. Ma potete anche osare, facendo vostra una antica
tradizione che vuole Giuseppe un vedovo che decide di prendere con sé Maria. Stretto, ma ci sta. Quello
che Matteo vuole dirci, perd, & decisamente piu semplice: I'unico a sapere che quel bambino non era
suo & proprio Giuseppe.

pagina 4 di 16


http://www.youtube.com/watch?v=E6vZAF5T91E
http://www.youtube.com/watch?v=E6vZAF5T91E
http://www.tiraccontolaparola.it
http://www.tiraccontolaparola.it

4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

Osiamo immaginare la sua notte insonne di maschio ferito? La disperazione, la rabbia, il desiderio di
vendetta? Vendetta a portata di mano, e benedetta dalle leggi che gli uomini attribuiscono a Dio, spesso:
lapidazione. Una donna adultera va lapidata, non ci sono storie. Giuseppe, per essere devoto e ligio alla
Legge di Dio deve far uccidere la sua futura sposa. Alcuni studiosi sostengono che tale pratica non era
piu in voga in quel tempo, ma l'onta e il disonore si. E Giuseppe, per essere devoto e ligio alla Legge
vera di Dio che porta nel cuore, decide di mentire.

Pio bugiardo

Dira al rabbino di non volere piu sposare Maria, che si & stancato di lei. Maria tornera mestamente
alla casa dei suoi, nessuno la vorra pii come sposa, ma, almeno, avra salva la vita e l'onore. E giusto,
Giuseppe, perché non giudica secondo le apparenze, perché non brandisce la Legge di Dio come una
clava. E giusto, perché lascia prevalere la misericordia e 'amore alla vendetta, al suo orgoglio ferito. E
giusto, Giuseppe. Averne.

Sogni

La decisione & presa. Ora arriva un po’ di sonno, mentre l'ultima stella della sera scompare. Il sonno
e agitato, confuso. E Giuseppe sogna. Sogna di angeli rassicuranti, di spiegazioni misteriose, di un figlio
che é di Dio ma che avra il nome del falegname. A Maria Dio chiede un corpo, a Giuseppe di portare la
croce di allevare un figlio non suo. Come i tanti padri che tirano la carretta ogni giorno, senza far pesare
in famiglia la situazione finanziaria traballante, ingoiando rospi, lasciando da parte loro stessi. A
Giuseppe € chiesto di prendere la dura realta come proprio sogno. Ora capisce il sogno, perché ha
scelto di non seguire I'odio che portava nel cuore. E libero, Giuseppe. Giusto e sognatore. Come gli
uomini e le donne che, in mezzo all’oceano di nulla che sta sommergendo la nostra civilta occidentale,
0sano ancora sognare e sperare. Averne.

Countdown

Aveva certamente dei progetti, il buon Giuseppe: un laboratorio piu grande, una casa spaziosa, dei
figli cui insegnare 'uso della pialla e dello scalpello. Non aveva grandi pretese, questo figlio di Israele,
un piccolo sogno da vivere con una piccola sposa. Ma Dio ha bisogno della sua mitezza e della sua
forza, sara padre di un figlio non suo, amera una donna silenziosamente, come chi prende in casa
I’Assoluto di Dio. Giuseppe accetta, si mette da parte, rinuncia al suo sogno per realizzare il sogno di Dio
e dell’'umanita. Giuseppe € il patrono silenzioso di chi aveva dei progetti ed ha accettato che la vita glieli
sconvolgesse. Dio ha bisogno di uomini cosi. Di credenti cosi. Pochi giorni al Natale, Giuseppe, dal
silenzio in cui & rimasto, custode e tutore della santa famiglia, veglia su di noi e ci chiede di imitare la
sua grandezza. Averne.

“Chiedi un segno” - IL COMMENTO DI DON VINICIO ALBANESI
(tratto da www.redattoresociale.it)

Siamo oramai alla vigilia del Natale e la liturgia va al cuore del mistero della natalita. Da sempre il
popolo ebraico aspetta un segno. Un segno della presenza di Dio in mezzo al suo popolo: vorrebbe un
segno eccezionale; la risposta € il segno dell’lumanita: la nascita di un bimbo che & espressione di vita e
di speranza. Si chiamera 'Emmanuele, Dio con noi. Si tratta del segno migliore possibile; la certezza
che non solo Dio non abbandonera il suo popolo, ma rafforza la presenza non disdegnando la
condizione umana, ma affiancandola facendosi egli stesso uomo.

La seconda lettura, tratta dal primo capitolo della lettera ai Romani, allarga I'orizzonte dell’apostolo a
quanto ogni discepolo & chiamato a testimoniare: “per mezzo di lui abbiamo ricevuto la grazia di essere
apostoli, per suscitare 'obbedienza della fede in tutte le genti, a gloria del suo nome”. E’ la missione che
spingera San Paolo ad attraversare tutte le terre possibili per annunciare la venuta del Signore Gesu.

Il brano di Matteo ricorda il mistero della nascita del Signore. Le figure centrali, oltre Gesu stesso che
nascera, sono Giuseppe e Maria.

Si potrebbe leggere in queste figure le componenti del’'umanita e della divinita, rappresentate dai
due. Giuseppe € l'espressione dell’lumanita che ascolta Dio e fa la sua volonta; Maria € la figura del
risultato dell’azione di Dio. E’ chiamata a un compito che lei, umanamente, non avrebbe potuto mai
assolvere. Obbedira anche lei, ponendosi sotto la protezione della volonta di Dio. | due sono accomunati
dalle indicazioni di Dio che li ha fatti strumenti della sua azione.

pagina 5 di 16


http://www.redattoresociale.it/Punti%2520di%2520Vista/Figli%2520del%2520giorno
http://www.redattoresociale.it/Punti%2520di%2520Vista/Figli%2520del%2520giorno

4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

1. Chiedi un segno

La storia di un segno da parte di Dio & primitiva quanto 'umanita. L’antichita, sia occidentale che
orientale, da sempre ha cercato un segno dal cielo. Le mitologie greche e romane hanno inventato mille
modi per conoscere I'arcano, dai maghi e maghe, all’esame delle viscere degli animali sacrificati (gli
aruspici). E’ il desiderio di rispondere alle domande ultime della vita. Quelle domande che la realta
quotidiana non riesce ad illustrare. Sono le domande dell’origine e della fine della vita del mondo e degli
uomini; il perché del dolore, il perché del concatenarsi delle vicende umane, spesso incomprensibili.

Nel rapporto diretto con Dio, Isaia suggerisce una risposta sorprendente. La presenza di Dio sulla
terra si verifichera per mezzo del’'umanita stessa. Per questo il bambino che nasce € il segno della
presenza di Dio.

La risposta teologica € molto piu intensa di quanto immaginiamo. Dio si fa presente nell’'umanita per
mezzo dell’umanita stessa. Non immette nella storia nulla di eccezionale, perché smentirebbe la sua
stessa creazione. La santita della creazione garantisce I'eccezionalita dell’azione di Dio. Il segno & da
cercare nelle pieghe della creazione, di cui 'umanita & espressione nobile. Chi verra, rappresentera la
presenza di Dio: per questo il nascituro si chiamera ’lEmmanuele, Dio con noi.

L'unica particolarita & che la nascita del Salvatore avverra per un miracolo di Dio. Non ¢ frutto della
genealogia umana, ma il suo concepimento & opera di Dio. Limmagine della Vergine e espressione di
umanita, strumento dell’azione di Dio che rimane l'unico artefice della sua presenza.

Soltanto nel proseguo della storia verra rivelato il frutto dell’azione divina, con la venuta di Gesu.

2. Tu lo chiamerai Gesu

Il racconto di Matteo deve dar seguito a quanto i profeti del’Antico Testamento hanno predetto.
L'evangelista aveva iniziato il suo racconto elencando la genealogia di Gesu stesso, a partire da
Abramo, per arrivare a Davide e proseguire fino a Giuseppe.

C’e continuita della venuta del Signore in tutta la storia ebraica. L’attenzione di Matteo € quella di
accreditare Gesu con l'identita del segno richiesto a dimostrazione della presenza di Dio nel mondo.

La riflessione sulle due figure centrali del brano riportato dalla liturgia puo sottolineare la funzione che
le creature umane hanno nel disegno di Dio. La figura di Giuseppe sembra piu sfuggente nel disegno di
Dio. La sua presenza ¢ significativa perché, insieme a Maria, costituisce una famiglia. Gesu nascera da
una famiglia come tutte, composta da padre, madre, figlio. E’ lo schema che tutta 'umanita segue per il
proseguimento della storia umana. Un uomo e una donna saranno una carne sola, chiamati a offrire
futuro per mezzo della generazione. E’ un dato essenziale: per la continuita dei popoli, ma anche per la
stabilita del rapporto misterioso e necessario nell’educazione dei figli. La continuita delle generazioni
non & solo un dato biologico, ma € anche formativo, di crescita, di accompagnamento, alla fin fine, di
sicurezza.

Nella famiglia i due svolgeranno un’azione complementare. Giuseppe restera capo della famiglia,
Maria svolgera la sua funzione di madre, simile in tutto ai compiti delle madri nella storia. Luca riportera
in occasione dell’allontanamento di Gesu al tempio: “Figlio, perché ci hai fatto questo? Ecco, tuo padre
ed io, angosciati, ti cercavamo” (Lc 2, 48).

L'eccezionalita della nascita di Gesu € il legame diretto che la venuta del Signore ha nei confronti di
Dio. Egli é frutto diretto dell’azione creatrice di Dio: per questo sara “Figlio” di Dio. Non & un semplice
profeta, re, inviato o messaggero. E’ Dio presente nella dimensione umana.

La lezione da trarre &€ misteriosa, ma anche di grande consolazione. C’é continuita tra I'azione di Dio
e la creazione. Un legame profondo, vero, senza interruzione. Il Dio cristiano non & lontano: & a fianco
dellumanita. E’ umanita lui stesso. La grandiosita, la santita della creazione sono conseguenza della
presenza di Dio nelle cose terrene.

La centralita della persona — di tutte le persone del mondo — deriva dalle capacita che la creatura
umana riesce ad esercitare nel creato.

Dotata di intelligenza e di volonta € la continuatrice dell’opera divina. L'unica condizione & che sia in
linea con il suo creatore. L'uomo non € onnipotente. Solo nel rapporto con Dio, pud esprimere tutta la
sua potenzialita sulla natura.

La nascita di Gesu, fatto uomo, esprime la grandezza dell’'umanita, per ricapitolare in lui ogni forma
benedizione.

pagina 6 di 16



4A DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A
IL COMMENTO DI PAOLO FARINELLA, biblista (tratto da paolofarinella.wordpress.com)

Con la domenica odierna, che € la 4a di Avvento-A, concludiamo questo tempo di riflessione sulla
duplice venuta del Signore. Un mese & passato e Natale e alle porte, introdotto dalla liturgia di oggi che
ha una dimensione natalizia e ci fa assaporare la straordinaria unita tra passato e presente. La 1a lettura
e il vangelo sono intimamente legati perché quest’ultimo & una rilettura attualizzante del profeta Isaia
che aveva parlato otto secoli prima, in forza della legge che il «dopo» illumina il «prima».

Nel sec. VIl a.C., Isaia non aveva pensato alla nascita verginale di Gesu, ma aveva parlato al re
Acaz con un linguaggio semplice e comprensibile. | profeti parlano in primo luogo per essere compresi
dai loro contemporanei. |l re Acaz, che governa la Giudea (regno del sud con capitale Gerusalemme) si
preoccupa perché il re d’Israele (regno del nord con capitale Samaria) si & alleato con il re di Damasco
(Siria) per muovergli guerra. Per correre ai ripari, egli cerca di allearsi con Tiglat-Pileser, re dell’Assiria,
promettendogli una parte del tesoro del tempio (cf 2Re 16,7-8). Prevedendo una sconfitta, Isaia invita il
re a non cercare alleati, ma a confidare nel Signore che ha sempre promesso di essere garante della
discendenza di Davide. Isaia chiede espressamente al re di chiedere lui stesso un segno a garanzia
della promessa di Dio, ma il re, che non & un modello di credente, fa finta di nulla e cerca di nascondere
i suoi disegni dietro un paravento religioso di facciata: «Non lo chiedero [il segno], non voglio tentare il
Signore» (Is 7,12).

Di fronte a tanta sfacciataggine il profeta, che fino a questo momento si era rivolto al re quale
incarnazione del popolo, cambia tono e diagnosi: nella sua risposta, mettendo da parte il re, si rivolge
all'intera nazione che il re rappresenta. Il profeta, infatti, nel suo oracolo, passa dal singolare, riferito al
re, al plurale riferito alla nazione, cioé alla «casa di Davide» (Is 7,13), sempre piu distante da Dio. Il
profeta, che aveva parlato ad Acaz invitandolo a chiedere un segno al Signore «tuo Dio», ora,
nell'oracolo, parla di «mio Dio», perché il Dio che lo ha inviato non & piu il Dio del re e del suo popolo,
ma solo il Dio del profeta: «Non vi basta stancare gli uomini, perché ora vogliate stancare anche il mio
Dio?» (Is 7,13).

Terribile e grandioso I'«incipit» dell’oracolo: «Ascoltate, casa di Davide!». L'appello & rivolto non solo
ai presenti, ma a tutta la «casa di Davide», cioé anche alla discendenza delle generazioni future. I
profeta pronuncia una parola che travalica il tempo presente, oltre la sua stessa comprensione e quella
dei suoi contemporanei, e si proietta in avanti aprendo una finestra sul futuro, lasciando quindi disponibili
altre interpretazioni ora nascoste. Rifiutando la finta religiosita del re Acaz, ora € Dio stesso, per bocca di
Isaia, a porre un segno come garanzia della sua parola: «La vergine concepira e partorira un figlio, che
chiamera Emmanuele: Dio-con-noi» (cf Is 7,14).

Questo il contesto storico delle parole del profeta Isaia, il quale parla per i suoi contemporanei
affinché comprendano la Parola di Dio e si lascino addomesticare da Dio. Circa trent’anni dopo, il profeta
Michea allarghera la prospettiva e parlera di un futuro misterioso sotto il segno di un parto: «fino a
quando partorira colei che deve partorire» (Mi 5,2). La Bibbia greca della LXX ha tradotto I'ebraico
«‘almah — giovane sposa» con «parthenos — vergine», offrendo cosi a Mt, otto secoli dopo, la chiave per
una nuova rilettura di fronte ad eventi inattesi. Alla luce della nascita di Gesu il testo di Isaia svela tutta la
pregnanza del senso, che ora &€ compiuto e attualizzato. Mt, applicando le regole del midrash ebraico,
spiega la Scrittura con la Scrittura: il presente alla luce del passato.

Noi sappiamo che Gesu & «nato da donna» e fu sottomesso alla Torah (cf Gal 4,4), di cui svelera il
senso implicito, contrapponendo la sua «sapienza» autorevole con l'autorita senza autorevolezza degli
scribi e dei farisei (cf Mc 1,22), al cui insegnamento contrappone il proprio, oltre i confini della lettura
tradizionale, che spesso aveva la pretesa di esaurire Dio. Gesu & un pericolo perché destabilizza
I'esistente religioso e civile, non perché pone interrogativi nuovi che bisognava prendere in
considerazione come una possibilita di fedeltad al Dio dei profeti. E questo il senso della figura di
Giuseppe cosi dimessa eppure cosi decisiva (cf omelia). Egli in principio si tira indietro per non
ostacolare il piano di Dio: & «giusto», cioé non & in competizione con Dio, ma richiesto di farne parte,
non esita ad entrarvi da uomo libero e aperto alla novita di Dio. In ebraico Giuseppe & Yasaf, che
significa «egli aggiunge/aumenta»: il suo progetto di vita ordinario si aggiunge al progetto di Dio e con
esso si fonde in una sola prospettiva, spalancando una nuova dimensione della storia in cui
c’introduciamo con I'antifona d’ingresso (Is 45,8): «Stillate, dall’alto, o cieli, la vostra rugiada e dalle nubi
scenda a noi il Giusto; si apra la terra e germogli il Salvatore».

pagina 7 di 16


http://paolofarinella.wordpress.com/
http://paolofarinella.wordpress.com/

4A DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A
Spunti di omelia

Il nesso tra la 1a lettura e il vangelo € evidentemente voluto. Matteo applica al concepimento di Maria
I’oracolo di Isaia: «Ecco: la vergine concepira e partorira un figlio, che chiamera Emmanuele» (Is 7,14).
Accanto a questa rilettura vi € la figura di Giuseppe, troppo spesso declassato a personaggio di secondo
piano. Vogliamo tentare di capire piu profondamente cid che gli autori hanno inteso dire, che cosa i loro
contemporanei hanno capito e quale sviluppo ebbero quelle parole in tempi diversi e di fronte a nuove
situazioni. E necessario fare nuovamente due premesse fatte altre volte, ma che & sempre bene
ricordare se vogliamo comprendere il pensiero di Matteo.

Prima premessa. Il racconto dell’lannuncio della nascita di Gesu & narrato da Mt e anche da Lc (cf Lc
1,26-38), con notevoli differenze: in Mt 'annuncio della nascita & fatto a Giuseppe, mentre Maria € sullo
sfondo, ma non compare mai; in Lc invece I'annuncio € fatto solo a Maria e Giuseppe non viene
nemmeno menzionato, € completamente assente. Lo stesso fatto, due letture; lo stesso evento, due
interpretazioni e due racconti: la Parola di Dio non ha mai un solo significato e una sola prospettiva. Lo
stesso evento letto in modi diversi per uditori e situazioni diverse ci obbliga ad accostarci alla Parola con
una certa liberta, perché non & uno scrigno di risposte prefabbricate, dove ognuno pesca la soluzione
che gli serve, ma una Parola viva, efficace e tagliente (cf Eb 4,12) che mentre legge la storia ha bisogno
della nostra vita per essere interpretata e proiettata ancora di piu sul futuro, dopo di noi.

Nota esegetica generale. E importante perd sottolineare che i vangeli dell'infanzia non sono cronache
«storiche», ma riflessioni «teologiche» esposte in forma di racconto popolare. Si & in un tempo, nella
seconda meta del sec. | d.C., in cui pullulano i «vangeli apocrifi» che sprigionano la fantasia e
abbondano di soprannaturale in modo eccessivo ed & consequenziale che gli evangelisti vogliano porre
un freno a queste fantasie immaginifiche sulla nascita miracolosa di Gesu. La nascita verginale, unita
all’estromissione di Giuseppe nella sua paternita biologica, pud essere un’allegoria 0 una metafora di
mediazione nel processo, che si va formando, della divinizzazione di Gesu. | vangeli dell’infanzia infatti
sono scritti dopo la Pasqua, e quindi gli eventi sono illuminati dalla teologia che si & sviluppata sia
attraverso la tradizione orale sia attraverso gli scritti del NT, primi fra tutti quelli di Paolo. La terminologia
infatti & pasquale: «Signore, Cristo». Solo se sono contestualizzati all'interno di questo processo lungo e
costante, i racconti dell'infanzia acquistano tutta la loro limpidezza e potenza: sono un annuncio
pasquale anticipato della salvezza di cui Yoshua di Nazaret € portatore.

La seconda premessa riguarda il genere letterario, sia dell’'oracolo di Isaia che del brano del vangelo.
Tra i tanti modi di narrare e comunicare nella Bibbia esiste un genere particolare che riguarda gli
annunci di nascita. In essi troviamo quasi sempre gli stessi elementi perché sono costruiti attorno ad un
canovaccio: ¢’€ un angelo che appare, un destinatario dell’annuncio (qui Giuseppe: ebr.: Yasaf — egli
aggiunge/aumenta) con un titolo che ne specifica il ruolo (qui «figlio di Davide»), esprimendo cosi la sua
funzione di garante legale della discendenza davidica di Gesu; una difficolta da superare (in genere la
sterilita, qui «prendere con te Maria, tua sposa», non nonostante sia incinta, ma appunto perché incinta);
un segno dato dall’angelo a garanzia delle sue parole (qui manca): e infine, una precisazione sul nome
del nascituro (qui «Gesu», che in ebraico € Jeoshua o Joshua e significa «Dio salva/e salvezza»).

E probabile che Maria abbia detto a Giuseppe di essere incinta, anche se i testi non lo dicono,
spiegandogli le modalita, ed egli, non avendo motivo di dubitare dell’onesta della fidanzata, cerca un
modo per tirarsi indietro di fronte ad un progetto che lo supera. Avere Maria come promessa sposa, in un
simile contesto, era una difficolta grande, perché significava prendere una decisione: o denunciarla per
adulterio o accettarla incinta. Nell’apparizione a Maria (cf Lc 1,26-38) I'angelo dice subito che il nascituro
sara «figlio di Davide» (cf Lc 1,32), e solo dopo le da I'annuncio della concezione (cf Lc 1,34-35).
Nell’apparizione a Giuseppe, invece, I'angelo non parla della concezione di Gesu che € ormai avvenuta,
ma si limita ad assicurargli la discendenza davidica (cf Mt 1,20.23). Gesu deve nascere a Betlemme che
e la citta di nascita di Davide: per questo gli eventi s’'incatenano in modo che tutto converga verso
questo appuntamento con la storia: «E tu, Betlemme, terra di Giuda, non sei davvero 'ultima delle citta
principali di Giuda: da te infatti uscira un capo che sara il pastore del mio popolo, Israele» (Mt 2,6; cf Mi
5,1-3).

Il senso dell’annuncio a Giuseppe si pud condensare in queste domande: qual € la funzione di
Giuseppe nella nascita di Gesu? Quale sara il suo compito nei confronti del bambino che non € suo, ma
a cui egli deve garantire un’appartenenza legale in quanto Giuseppe € del casato di Davide? Vediamo
quale processo pu0 essere avvenuto cronologicamente. Giuseppe € fidanzato con una ragazza di nome

pagina 8 di 16



4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

Miriam/Maria. Nell’anno di fidanzamento ufficiale, Maria scopre di essere incinta e lei sa che il modo &
inusuale, aperto al mistero di Dio. Giuseppe e Maria dovevano trovarsi nell’anno ufficiale del
fidanzamento, se Giuseppe vuole rilasciarla in segreto, quando viene a sapere che Maria fa parte di un
piano di Dio piu grande di lui. Se Giuseppe avesse ripudiato la fidanzata incinta non di lui, lei sarebbe
stata colpevole di adulterio e sottoposta alla lapidazione. Nessuno avrebbe potuto fare obiezione perché
Giuseppe avrebbe applicato solo la Legge e quindi sarebbe stato «giusto» alla maniera della religione,
della societa e in forza della sua coscienza. Al contrario, Giuseppe, cerca un’altra via: vuole rimandare la
sua fidanzata in segreto, cioé senza accusarla di adulterio, salvandola dalla morte (Mt 1,19) perché egli
sa che Maria non € adultera, ma in lei & avvenuto qualcosa di imponderabile che egli non sa valutare e
non vuole impedire per cui si mette da parte.

Il testo pero dice di Giuseppe «era uomo giusto» (Mt 1,19), ma come pud essere «giusto» se cerca di
non osservare la giustizia che la legge impone, cioe I'accusa di adulterio e la conseguente condanna a
morte per lapidazione? Evidentemente non si tratta di una «giustizia legale» che da l'opportunita di
appellarsi alla legge per vedere soddisfatto un proprio diritto. Egli & «giusto» in quanto uomo timorato di
Dio, perché la sua giustizia & di ordine morale: se nella maternita di Maria c’é l'intervento di Dio,
Giuseppe non vuole appropriarsi di diritti sul nascituro che non gli appartengono. Giuseppe €& «giusto»
perché & uomo «vero»: non & lui il padre del figlio che deve nascere e non sara lui a presentarsi al
mondo come il padre che non é. Se Dio ha un suo progetto, Dio trovera il modo di realizzarlo con i suoi
mezzi, non sara certamente Giuseppe a contrastarlo o ad appropriarsene. Giuseppe & I'uomo descritto
dal Salmo: «Beato 'uomo che teme il Signore... la sua giustizia rimane per sempre. Spunta nelle
tenebre, luce per gli uomini retti: misericordioso, pietoso e giusto... eterno sara il ricordo del giusto (Sal
112/111, 1.3-4.6). Egli € della stessa stirpe di Elisabetta e Zaccaria, genitori di Giovanni Battista, che
sono «giusti davanti a Dio» (Lc 1,6). La giustizia di Giuseppe non risiede nel suo essere ligio alla legge
materiale, rispettoso e scrupoloso della norma giuridica, ma egli & giusto perché valuta gli eventi, ne
comprende in parte il senso e sceglie il suo ruolo che € quello di non essere un ostacolo. La giustizia di
Giuseppe € una partecipazione attiva agli eventi che vive.

Non siamo giusti quando siamo coerenti con la legge o abbiamo ragione o riconosciamo il dovuto, ma
quando dimoriamo nella verita di noi stessi e nella verita della relazione con gli altri. Non la giustizia della
legge, ma la giustizia come virtu, cioé come prospettiva di vita che guarda I'intimo degli eventi e delle
persone, non il comportamento dell’apparire: € il motivo per cui € una delle quattro «virtu cardinali» con
la prudenza, la fortezza e la temperanza (CCC 1805.1807). Essere giusti significa superare la legge e
valutare le cose dal punto di vista della verita. L’angelo pero interviene per dire a Giuseppe che proprio
per questa sua attitudine alla giustizia € stato scelto per essere il «custode legale» del bambino che
nascera. E la prima adozione legale della storia o almeno la pit famosa.

Nota. In questo contesto possiamo fare un’applicazione estemporanea, ma di grande attualita. Oggi
uomini e donne fanno figli in eta sempre piu adulta per molti motivi che esulano dalla nostra riflessione, e
Cio crea una maggiore difficolta, generando come contrappeso I'ossessione del figlio a tutti i costi e con
ogni mezzo. Il vangelo di oggi ci dice che non si € padri «giusti», cioé padri «veri» inseminando una
donna o lasciandosi inseminare da un uomo: non si & padri e madri perché si genera un figlio della
propria carne. Si &€ padri e madri quando si sceglie di essere «genitori adottivi» del proprio o altrui figlio,
non comportando cio alcuna differenza alcuna. La paternita e la maternita non nascono dalla natura, ma
dalla «giustizia», cioe dalla «verita» di se stessi, quando si decide di offrire la propria vita, il proprio
tempo, la propria esperienza a qualcuno che si elegge come figlio e lo si onora come tale. La paternita e
la maternita adottive danno la vocazione di padre e madre che la natura non da, perché genitori si
diventa in cinque secondi, mentre per essere educatori genitoriali occorre tutta la vita. Questo € il motivo
per cui bisogna recuperare I'immagine di Giuseppe e valorizzarla per la sua statura di uomo che va oltre
le apparenze e si realizza in un evento che non aveva previsto, ma che inserisce nella sua vita
scegliendolo e diventando il padre legale di quel Gesu che deve ancora nascere.

Is 7,14 della 1a lettura, ripreso alla lettera, come abbiamo visto, da Mt, nella versione greca della
LXX, ha fatto scorrere fiumi d’inchiostro: la vergine che concepira e partorira un figlio (cf Is 7,14; Mt
1,23). Chi legge la Bibbia in modo fondamentalista corre subito alla conclusione: Isaia & un vero profeta
perché ha predetto la nascita di Gesu otto secoli prima. E evidente che questo & un modo infantile ed
errato di leggere la Scrittura. Tutti gli autori della Bibbia quando parlano o scrivono lo fanno in primo
luogo per essere compresi dai propri contemporanei. In questo senso le parole di Isaia devono avere un
significato comprensibile per i suoi concittadini di Gerusalemme. In ebraico il profeta usa questa
espressione: «‘ot hinnéh ha‘almah harah weyoledet ben wegara’t shemo ‘immanu’el — Ecco, donna/
regina [€] incinta e partorira un figlio e chiamera il suo nome Emmanuel».

pagina 9 di 16



4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

Il testo ebraico per dire «segno» usa il termine «’ot», che la Bibbia greca della LXX traduce con
«semeion - segno», nel significato di un fatto, apparentemente «normale» (cosa vi € di piu normale
dell'attesa di un figlio?), ma che porta in sé un dinamismo capace di produrre un cambiamento della
situazione: un segnale qualitativo che indica una svolta. |l segno posto da Isaia riguarda la nascita di un
bambino e precisamente la nascita del figlio del re Acaz, di nome Ezechia (cf 2Cr 28,27), che sara un re
pio e religioso, artefice di una grande riforma sociale e cultuale. Il segno di cui parla il profeta & davanti
agli occhi di tutti: la giovane moglie del re Acaz, la regina Abia, € incinta e porta in grembo il discendente
della «casa di Davide», cioé il futuro della dinastia. Il profeta usa la parola ebraica «‘almah» che
letteralmente significa «ragazza da marito» 0 «giovane sposa», intendendo dire che Dio non
abbandonera mai la casa di Davide a cui ha garantito una dinastia fino al Messia (cf 2Sam 7,11). Come
si pud dubitare del futuro, se sta per nascere un bambino che continuera la dinastia di Davide? Dio &
fedele e chiede fedelta.

E possibile che il termine «‘almah», nel sec. VIl a.C., avesse acquisito un significato di corte,
indicando la regina. Certamente, nell’oracolo Isaia si rivolge al suo re, Acaz, la cui moglie, la regina Abia
(cf 2Re 18,2; 2 dove € chiamata Abi; Cr 29,1), era incinta dell’erede al trono, Ezechia. Questo ¢ il segno
di fronte alla paura di Acaz che si sente accerchiato dal nord e dall’est: sta nascendo un figlio che € il tuo
erede, Ezechia, come puoi temere che Dio ti abbandoni? Egli ha promesso di garantire il casato di
Davide. E un invito a guardare al futuro con serenitd e senza angoscia. Tagore direbbe: “Quando un
bimbo nasce sulla terra, & segno che Dio non si & stancato ancora dell’'umanita”, ovvero, “Ogni bambino
che nasce porta al mondo la notizia che Dio non & ancora stanco degli uomini.”.

Il profeta Michea, contemporaneo di Isaia, fa un passo avanti e, dopo la citazione dell’oracolo su
«Betlemme» come patria del Messia, riprendendo l'oracolo di Isaia di circa trent’anni prima, apre una
finestra sul futuro con una prospettiva piu marcata: «Percid Dio li mettera in potere altrui fino a quando
partorira colei che deve partorire.» (Mi 5,2a). Il testo € oscuro e lascia adito a molte interpretazioni. Nei
secc. lll-l a.C. la Bibbia greca detta dei LXX, traduce il termine ebraico «‘almah», che significa «ragazza
da marito» o0 «giovane sposa», con il termine «parthénos», che significa «vergine», cioé ragazza che
ancora non ha avuto rapporti sessuali: in Grecia il termine era riservato alle «vestali» cioé alle donne
consacrate alle diverse divinita, di cui erano le custodi immacolate.

Matteo scrive per cristiani provenienti dal giudaismo e la LXX & la Bibbia ufficiale per i giudei di lingua
greca. Egli rilegge questi testi al modo del midrash e li porta alla loro estrema conseguenza, svelando un
significato nascosto che i testi in s&é materialmente non hanno. Isaia pensa alla regina Abia che & incinta,
Michea allarga I'orizzonte al futuro di una donna partoriente, la LXX parla di «vergine», Matteo identifica
questa vergine in Maria sposa di Giuseppe e madre di Gesu. La Parola di Dio & inesauribile € nessuno
pud rinchiuderla dentro un significato esclusivo, perché Dio sfugge a qualsiasi catalogazione. E compito
nostro interrogare la Scrittura e lasciarci interrogare per giungere a quel «senso pieno» che spesso Ci
sfugge per superficialita e presunzione.

L’Emmanuele & un segno che riguarda la fede e noi sappiamo che egli si & compiuto in Gesu, nato a
Betlemme dalla stirpe di Davide e nato da Maria, la prescelta dallo Spirito per essere la nuova tenda
dell'alleanza per custodire nella carne il cuore di Dio stesso. LEmmanuele per noi oggi € questa
Eucaristia, che diventa il «<segno» per eccellenza del nostro compiersi e del nostro accadere perché
siamo noi la carne e il cuore di Dio che essa nutre per svelare il senso e il significato nascosto della
storia che srotola avvenimenti spesso incompresi, perché nessuno li interpreta in profondita. In questo
contesto Natale non €& altro che I'annuncio della fedelta di Dio all’'umanita e 'abbandono in lui di coloro
che hanno incontrato il Bambino che nasce. Natale & ’Amen di Dio sul’'umanita che aspetta e cerca la
salvezza. Un Amen che esprime una fedelta per sempre, e che assume il volto e il sapore del pane e del
vino che andiamo a deporre su questo altare. Con fiducia e passione.

Note importanti

- Limperatore Augusto indisse uno o due censimenti tra I'8 e 'l a.C. (gli storici, sia laici che cristiani, con significative
eccezioni, non sono d’accordo sulle date e sulla congruenza tra la narrazione evangelica e gli eventi storici). Sia nella
provincia di Siria che in quella di Giudea, dove, dopo il fallimento di Erode Archelao, 'amministrazione fu assunta
direttamente da Roma, il censimento sarebbe stato attuato dal governatore romano Publio Sulpicio Quirinio, forse nel 6 d.C,
come attesta Giuseppe Flavio (AG 18,1), ma anche su questa datazione la valutazione degli storici & discorde. In forza del
censimento, ogni cittadino sottomesso a Roma doveva recarsi nella propria citta natale per iscriversi nel registro statale. Lo
scopo dell’iscrizione era quasi esclusivamente fiscale, cioé in funzione della tassazione. A fronte di un imperatore che si crede
potente perché conta i suoi sudditi mettendo in movimento un impero, ¢’€ una famiglia anonima della Galilea che conserva il
segreto di un annuncio di nascita e si mette in movimento dalla Galilea alla Giudea, dal nord al sud, quasi a voler unificare in
modo ideale «tutto» il popolo d’Israele, sempre diviso in regno del nord (Samaria) e regno del sud (Giudea). La
preoccupazione dell’evangelista, a nostro avviso, non & di natura storica (come fare coincidere le date del censimento e

pagina 10 di 16



4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

quella della nascita del Messia), ma di natura teologica, dove si esprime I'opposizione radicale tra il povero anonimo e il
potente che domina la «tutta la terra». Questo capovolgimento di prospettiva sara sviluppato nel «Magnificat» di Maria e nelle
«Beatitudini». Tutto sembra che accada per caso, ma nulla & casuale. Prima ancora di nascere, Gesu sa quello che vuole,
perché la scelta di campo non & facoltativa ma obbligatoria: Dio sta dalla parte dei piccoli e dei poveri, mai da quella dei
potenti di turno. Gli uomini si affannano a gestire la loro piccola storia, credendosi «grandi»: sono solo attori occasionali di
processi che sfuggono alla loro considerazione, perché la nuova storia deve ripartire dalla «citta di Davide», la piccola e
sperduta «Betlemme», terra giudicata dagli addetti del culto come «impura» per la presenza di pastori, emarginati sociali
dell’epoca.

- Il fidanzamento al tempo di Giuseppe e Maria era diverso da quello dei nostri giorni. Il matrimonio era prerogativa dei genitori,
i quali sceglievano la sposa o lo sposo secondo la convenienza generale della famiglia o del clan (cf Gen 21,21;
24,2-4.50.51.67; 34,1-7). Raramente un giovane si sposava contro la volonta dei genitori (cf Gen 26,34-35). A volte |l
fidanzamento era contrattato da mediatori che restavano a digiuno fino alla conclusione degli accordi (cf Gen 24,33; 2Cor
5,20). Il fidanzamento si divideva in due tempi: la promessa di fidanzamento, che poteva avvenire anche molti anni prima dal
fidanzamento vero e proprio, e il momento dell’ufficializzazione, che diventava vincolante e aveva quasi gli stessi diritti e
obblighi del matrimonio: era infatti accompagnato da un documento-contratto scritto o verbale (cf Gen 29,18). | fidanzati
venivano riconosciuti come marito e moglie e avevano 'obbligo della fedelta (cf Mt 1,18-20), come & evidente dal vangelo di
oggi nel tentativo di Giuseppe di non accusare Maria di adulterio, condannandola alla lapidazione. | due promessi restavano
nelle rispettive case e non avevano rapporti sessuali (cf Gen 29,21). L'eta del fidanzamento era intorno ai 13-14 anni per lei e
18-24 per lui e durava circa un anno, durante il quale il fidanzato preparava la casa e la sposa I'abito nuziale, e le celebrazioni
nuziali erano a carico della famiglia della sposa. Non era consentito il matrimonio con donne cananee, moabite ed ammonite
(cf Es 34,11-12,16; Dt 23,3-4), ma era lecito quello con una schiava straniera o con una prigioniera di guerra (cf Dt 21,1-11). Il
fidanzamento al tempo di Giuseppe era diverso da quello dei nostri giorni (se esiste ancora).

- Spesso si arriccia il naso sulla gravita della sanzione prevista per I'adulterio, cioe la pena di morte, poiché nella mentalita
odierna I'adulterio & un dato «scontato», molto piu diffuso di quanto non si possa immaginare, ed & quindi considerato con
benevolenza. Nella mentalita biblica, il matrimonio trasforma le due individualita in una nuova personalita collettiva: I'io e il tu
diventano il «noi» che viene cosi a costituire un organismo nuovo e unico contenente I'immagine di Dio «incarnata» nella
coppia, e non nel maschio o nella femmina (cf Gen 1,27). La coppia € «una carne sola», cioé un essere vivente in sé: «Per
questo 'uomo lascera suo padre e sua madre e si unira a sua moglie, e i due saranno un’unica carne» (Gen 2,24). L’adulterio
€ un attentato all'integrita della «persona-coppia» perché uccide il «noi» squartandolo in due pezzi e cercando di sostituirne
uno con una meta estranea, la quale non potra mai restituire la vita alla persona-coppia gia uccisa. Per questo la legge
punisce I'adulterio con I'omicidio (cf Lv 20,10), applicando la legge del taglione (cf Es 21,12.24).

- Ezechia regno su Giuda (Sud) dal 715 al 686 a.C. Egli fu giusto davanti a Dio e il Signore non lo abbandono (cf 2Re 16,20;
18,1-8; 1Cr 3,13; 2Cr 28,27-29,2; 32,33; Sir 48,17-25; 49,4; Mt 1,9-10). Egli riapri il tempio dopo una grande riforma religiosa
che purifico dall’idolatria, ristabili il culto di Yhwh e ripristind la celebrazione della Pasqua (cf 2Cr 29,3- 31,21). La storia lo
ricorda come un re buono e pio, timorato di Dio, non come suo padre Acaz il quale era solo un potente che si serviva della
religione per fini politici. Di Ezechia lo stesso profeta Isaia tesse il ritratto in 11,1-8 (cf Domenica 2a di Avvento, 1a lettura-A).

IL MAGISTERO DI BENEDETTO XVI (tratto da www.vatican.va)

Angelus, 19 dicembre 2010

Cari fratelli e sorelle!

In questa quarta domenica di Avvento il Vangelo di san Matteo narra come avvenne la nascita di
Gesu ponendosi dal punto di vista di san Giuseppe. Egli era il promesso sposo di Maria, la quale, “prima
che andassero a vivere insieme, si trovo incinta per opera dello Spirito Santo” (Mt 1,18). Il Figlio di Dio,
realizzando un’antica profezia (cfr Is 7,14), diventa uomo nel grembo di una vergine, e tale mistero
manifesta insieme I'amore, la sapienza e la potenza di Dio in favore dell’'umanita ferita dal peccato. San
Giuseppe viene presentato come “uomo giusto” (Mt 1,19), fedele alla legge di Dio, disponibile a
compiere la sua volonta. Per questo entra nel mistero dell’Incarnazione dopo che un angelo del Signore,
apparsogli in sogno, gli annuncia: “Giuseppe, figlio di Davide, non temere di prendere con te Maria, tua
sposa. Infatti il bambino che & generato in lei viene dallo Spirito Santo; ella dara alla luce un figlio e tu lo
chiamerai Gesu: egli infatti salvera il suo popolo dai suoi peccati” (Mt 1,20-21). Abbandonato il pensiero
di ripudiare in segreto Maria, egli la prende con sé, perché ora i suoi occhi vedono in lei 'opera di Dio.

Sant’Ambrogio commenta che “in Giuseppe ci fu 'amabilita e la figura del giusto, per rendere piu
degna la sua qualita di testimone” (Exp. Ev. sec. Lucam I, 5: CCL 14,32-33). Egli — prosegue Ambrogio
— “non avrebbe potuto contaminare il tempio dello Spirito Santo, la Madre del Signore, il grembo
fecondato dal mistero” (ibid., Il, 6: CCL 14,33). Pur avendo provato turbamento, Giuseppe agisce “come
gli aveva ordinato I'angelo del Signore”, certo di compiere la cosa giusta. Anche mettendo il nome di
“Gesu” a quel Bambino che regge tutto 'universo, egli si colloca nella schiera dei servitori umili e fedeli,
simile agli angeli e ai profeti, simile ai martiri e agli apostoli — come cantano antichi inni orientali. San
Giuseppe annuncia i prodigi del Signore, testimoniando la verginita di Maria, I'azione gratuita di Dio, e
custodendo la vita terrena del Messia. Veneriamo dunque il padre legale di Gesu (cfr CCC, 532), perché

pagina 11 di 16


http://www.vatican.va
http://www.vatican.va
http://www.vatican.va/liturgical_year/advent/2010/index_it.html#IV%20DOMENICA%20DI%20AVVENTO
http://www.vatican.va/liturgical_year/advent/2010/index_it.html#IV%20DOMENICA%20DI%20AVVENTO

4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

in lui si profila 'uomo nuovo, che guarda con fiducia e coraggio al futuro, non segue il proprio progetto,
ma si affida totalmente all’infinita misericordia di Colui che avvera le profezie e apre il tempo della
salvezza.

Cari amici, a san Giuseppe, patrono universale della Chiesa, desidero affidare tutti i Pastori,
esortandoli ad offrire “ai fedeli cristiani e al mondo intero I'umile e quotidiana proposta delle parole e dei
gesti di Cristo” (Lettera Indizione Anno Sacerdotale). Possa la nostra vita aderire sempre piu alla
Persona di Gesu, proprio perché “Colui che ¢ il Verbo assume Egli stesso un corpo, viene da Dio come
uomo e attira a sé l'intera esistenza umana, la porta dentro la parola di Dio” (Gesu di Nazaret, Milano
2007, 383). Invochiamo con fiducia la Vergine Maria, la piena di grazia “adornata di Dio”, affinché, nel
Natale ormai prossimo, i nostri occhi si aprano e vedano Gesu, e il cuore gioisca in questo mirabile
incontro d’amore.

PREDICHE DI AVVENTO - P. Raniero Cantalamessa (tratto da www.cantalamessa.org)

Terza predica di Avvento
“Il mistero dell’'Incarnazione contemplato con gli occhi di Francesco d’Assisi”

1. Greccio e l'istituzione del presepio

Conosciamo tutti la storia di Francesco che a Greccio, tre anni prima della morte, da inizio alla
tradizione natalizia del presepio; ma € bello rievocarla, per sommi capi, in questa circostanza. Scrive
dunque il Celano:

“Circa due settimane prima della festa della Nativita, il beato Francesco chiamd a sé un uomo di
nome Giovanni e gli disse: ‘Se vuoi che celebriamo a Greccio il Natale di Gesu, precedimi e prepara
quanto ti dico: vorrei rappresentare il Bambino nato a Betlemme, e in qualche modo vedere con gli occhi
del corpo i disagi in cui si & trovato per la mancanza delle cose necessarie a un neonato, come fu
adagiato in una greppia e come giaceva sul fieno tra il bue e l'asinello’. [...]. E giunge il giorno della
letizia. Francesco si € rivestito dei paramenti diaconali perché era diacono, e canta con voce sonora il
santo Vangelo: quella voce forte e dolce, limpida e sonora rapisce tutti in desideri di cielo. Poi parla al
popolo e con parole dolcissime rievoca il neonato Re povero e la piccola citta di Betlemme”[1].

L'importanza dell’episodio non sta tanto nel fatto in se stesso e neppure nel seguito spettacolare che
ha avuto nella tradizione cristiana; sta nella novita che esso rivela a proposito della comprensione che il
santo aveva del mistero dell'incarnazione. Linsistenza troppo unilaterale, e a volte addirittura ossessiva,
sugli aspetti ontologici dell'incarnazione (natura, persona, unione ipostatica, comunicazione degli idiomi)
aveva fatto perdere spesso di vista la vera natura del mistero cristiano, riducendolo a un mistero
speculativo, da formulare con categorie sempre piu rigorose, ma lontanissime dalla portata della gente

Francesco d’Assisi ci aiuta a integrare la visione ontologica dell'incarnazione, con quella piu
esistenziale e religiosa. Non importa, infatti, solo sapere che Dio si € fatto uomo; importa anche sapere
che tipo di uomo si & fatto. E significativo il modo diverso e complementare in cui Giovanni e Paolo
descrivono I'evento dell'incarnazione. Per Giovanni, essa consiste nel fatto che il Verbo che era Dio si &
fatto carne (cf. Gv 1, 1-14); per Paolo, essa consiste nel fatto che “Cristo, essendo di natura divina, ha
assunto la forma di servo e ha umiliato se stesso facendosi obbediente fino alla morte” (cf. Fil 2, 5 ss.).
Per Giovanni, il Verbo, essendo Dio, si & fatto uomo; per Paolo “Cristo, da ricco che era, si & fatto
povero” (cf. 2 Cor 8,9).

Francesco d’Assisi si situa nella linea di san Paolo. Piu che sulla realta ontologia dell’'umanita di
Cristo (nella quale crede fermamente con tutta la Chiesa), egli insiste, fino alla commozione, sull’'umilta e
la poverta di essa. Due cose, dicono le fonti, avevano il potere di commuoverlo fino alle lacrime, ogni
volta che ne sentiva parlare: “'umilta dell’incarnazione e la carita della passione”[2]. “Non poteva
ripensare senza piangere in quanta penuria si era trovata in quel giorno la Vergine poverella. Una volta,
mentre era seduto a pranzo, un frate gli ricordo la poverta della beata Vergine e 'indigenza di Cristo suo
Figlio. Subito si alzd da mensa, scoppid in singhiozzi di dolore, e col volto bagnato di lacrime mangio il
resto del pane sulla nuda terra”[3].

Francesco ha ridato cosi “carne e sangue” ai misteri del cristianesimo spesso “disincarnati” e ridotti a
concetti e sillogismi nelle scuole teologiche e nei libri. Uno studioso tedesco ha visto in Francesco
d’Assisi colui che ha creato le condizioni per la nascita dell’arte moderna rinascimentale, in quanto
scioglie persone ed eventi sacri dalla rigidita stilizzata del passato e conferisce loro concretezza e
vita[4].

pagina 12 di 16


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale_it.html
http://www.vatican.va
http://www.vatican.va

4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

2. Il Natale e i poveri

La distinzione tra il fatto dell'incarnazione e il modo di essa, tra la sua dimensione ontologica e quella
esistenziale, ci interessa perché getta una luce singolare sul problema attuale della poverta e
dell’atteggiamento dei cristiani verso di essa. Aiuta a dare un fondamento biblico e teologico alla scelta
preferenziale dei poveri, proclamata nel concilio Vaticano Il. Se infatti per il fatto dellincarnazione, il
Verbo ha, in certo senso, assunto ogni uomo, come dicevano certi Padri della Chiesa, per il modo in cui
essa si e realizzata, egli ha assunto, a un titolo tutto particolare, il povero, 'umile, il sofferente, al punto
da identificarsi con essi.

Nel povero non si ha, certo, lo stesso genere di presenza di Cristo che si ha nell’Eucaristia e negli
altri sacramenti, ma si tratta di una presenza anch’essa vera, “reale”. Lui ha “istituito” questo segno,
come ha istituito ’Eucaristia. Colui che pronuncio sul pane le parole: “Questo € il mio corpo”, ha detto
queste stesse parole anche dei poveri. Le ha dette quando, parlando di quello che si é fatto, o non si &
fatto, per I'affamato, I'assetato, il prigioniero, I'ignudo e I'esule, ha dichiarato solennemente: “L’avete fatto
a me” e “Non l'avete fatto a me”. Questo infatti equivale a dire: “Quella certa persona lacera, bisognosa
di un po’ di pane, quell’anziano che moriva intirizzito dal freddo sul marciapiede, ero io!”. “I Padri
conciliari -ha scritto Jean Guitton, osservatore laico al Vaticano Il, hanno ritrovato il sacramento della
poverta, la presenza di Cristo sotto le specie di coloro che soffrono”[5].

Non accoglie pienamente Cristo chi non & disposto ad accogliere il povero con cui egli si
identificato. Chi, al momento della comunione, si accosta pieno di fervore a ricevere Cristo, ma ha il
cuore chiuso ai poveri, somiglia, direbbe sant’Agostino, a uno che vede venire da lontano un amico che
non vede da anni. Pieno di gioia, gli corre incontro, si alza in punta dei piedi per baciargli la fronte, ma
nel fare cio non si accorge che gli sta calpestando i piedi con scarpe chiodate. | poveri infatti sono i piedi
nudi che Cristo ha ancora posati su questa terra.

Il povero & anch’esso un “vicario di Cristo”, uno che tiene le veci di Cristo. Vicario, in senso passivo,
non attivo. Non nel senso, ciog, che quello che fa il povero &€ come se lo facesse Cristo, ma nel senso
che quello che si fa al povero & come se lo si facesse a Cristo. E vero, come scrive san Leone Magno,
che dopo I'ascensione, “tutto quello che c’era di visibile nel nostro Signore Gesu Cristo & passato nei
segni sacramentali della Chiesa”[6], ma & altrettanto vero che, dal punto di vista esistenziale, esso e
passato anche nei poveri e in tutti coloro di cui egli ha detto: “L’avete fatto a me”.

Traiamo la conseguenza che deriva da tutto cid sul piano dell’ecclesiologia. Giovanni XXIlI, in
occasione del Concilio, ha coniato I'espressione “Chiesa dei poveri’[7]. Essa riveste un significato che va
forse al di Ia di quello che si intende a prima vista. La Chiesa dei poveri non € costituita solo dai poveri
della Chiesa! In un certo senso, tutti i poveri del mondo, siano essi battezzati o meno, le appartengono.
La loro poverta e sofferenza é il loro battesimo di sangue. Se i cristiani sono coloro che sono stati
“battezzati nella morte di Cristo” (Rom 6,3), chi &, di fatto, piu battezzato nella morte di Cristo di loro?

Come non considerarli, in qualche modo, Chiesa di Cristo, se Cristo stesso li ha dichiarati il suo
corpo? Essi sono “cristiani”, non perché si dichiarano appartenenti a Cristo, ma perché Cristo li ha
dichiarati appartenenti a sé: “L’avete fatto a me!”. Se c’@ un caso in cui la controversa espressione
“cristiani anonimi” pud avere un’applicazione plausibile, esso € proprio questo dei poveri.

La Chiesa di Cristo € dunque immensamente piu vasta di quello che dicono le statistiche correnti.
Non per semplice modo di dire, ma veramente, realmente. Nessuno dei fondatori di religioni si &
identificato con i poveri come ha fatto Gesu. Nessuno ha proclamato: “Tutto quello che avete fatto a uno
solo di questi miei fratelli piu piccoli, I'avete fatto a me” (Mt 25, 40), dove il “fratello piu piccolo” non
indica solo il credente in Cristo, ma, come € ammesso da tutti, ogni uomo.

Ne deriva che il papa, vicario di Cristo, & davvero il “padre dei poveri”, il pastore di questo immenso
gregge, ed € una gioia e uno stimolo per tutto il popolo cristiano vedere quanto questo ruolo & stato
preso a cuore dagli ultimi Sommi Pontefici e in modo tutto particolare dal pastore che siede oggi sulla
cattedra di Pietro. Egli & la voce piu autorevole che si leva in loro difesa. La voce di chi non ha voce.
Non si € davvero “dimenticato dei poveri”!

Noi tendiamo a mettere, tra noi e i poveri, dei doppi vetri. L’effetto dei doppi vetri, oggi cosi sfruttato
nell’edilizia, € che impedisce il passaggio del freddo, del caldo e dei rumori, stempera tutto, fa giungere
tutto attutito, ovattato. E infatti vediamo i poveri muoversi, agitarsi, urlare dietro lo schermo televisivo,
sulle pagine dei giornali e delle riviste missionarie, ma il loro grido ci giunge come da molto lontano. Non
ci penetra al cuore. Lo dico a mia stessa confusione e vergogna. La parola: “i poveri!” “gli
extracomunitari!” provoca, nei paesi ricchi, quello che provocava nei romani antichi il grido “i barbari!”: lo
sconcerto, il panico. Essi si affannavano a costruire muraglie e a inviare eserciti alle frontiere per tenerli
a bada, ma la storia dice che e tutto inutile.

pagina 13 di 16



4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

Noi piangiamo e protestiamo -e giustamente! — per i bambini a cui si impedisce di nascere, ma non
dovremmo fare altrettanto per i milioni di bambini nati e fatti morire per fame, malattie, bambini costretti a
fare la guerra e uccidersi tra loro per interessi a cui non siamo estranei noi dei paesi ricchi? Non sara
perché i primi appartengono al nostro continente e hanno il nostro stesso colore, mentre i secondi
appartengono a un altro continente e hanno un diverso colore? Protestiamo — e piu che giustamente! —
per gli anziani, i malati, i malformati aiutati (a volte spinti) a morire con 'eutanasia; ma non dovremmo
fare altrettanto per gli anziani che muoiono assiderati di freddo o abbandonati soli al loro destino? La
legge liberista del “vivere e lasciar vivere” non dovrebbe mai trasformarsi nella legge del “vivere e lasciar
morire”, come invece sta avvenendo nel mondo intero.

Certo, la legge naturale € santa, ma & proprio per avere la forza di applicarla che abbiamo bisogno di
ripartire dalla fede in Gesu Cristo. San Paolo ha scritto: “Cid che era impossibile alla legge, resa
impotente a causa della carne, Dio lo ha reso possibile mandando il proprio Figlio” (Rom 8, 3). | primi
cristiani, con i loro costumi, aiutarono lo stato a cambiare le proprie leggi; noi cristiani di oggi non
possiamo fare il contrario e pensare che sia lo stato con le sue leggi a dover cambiare i costumi della
gente.

3. Amare, soccorrere, evangelizzare i poveri

La prima cosa da fare, nei confronti dei poveri, € dunque rompere i doppi vetri, superare l'indifferenza
e linsensibilita. Dobbiamo, come ci esorta appunto il papa, “accorgerci” dei poveri, lasciarci prendere da
una sana inquietudine per la loro presenza in mezzo a noi, spesso a due passi da casa nostra. Quello
che dobbiamo fare in concreto per essi, lo si pud riassumere in tre parole: amarli, soccorrerli,
evangelizzarli.

Amare i poveri. L'amore per i poveri € uno dei tratti piu comuni della santita cattolica. In san
Francesco stesso, I'abbiamo visto nella prima meditazione, 'amore per i poveri, a partire da Cristo
povero, viene prima del’lamore della poverta e fu esso che lo portd a sposare la poverta. Per alcuni
santi, come san Vincenzo de’ Paoli, Madre Teresa di Calcutta e innumerevoli altri, 'amore per i poveri &
stato addirittura la loro via alla santita, il loro carisma.

Amare i poveri significa anzitutto rispettarli e riconoscere la loro dignita. In essi, proprio per la
mancanza di altri titoli e distinzioni secondarie, brilla di luce piu viva la radicale dignita dell’essere
umano. In una omelia di Natale tenuta a Milano, il cardinal Montini diceva: “La visione completa della vita
umana sotto la luce di Cristo vede in un povero qualche cosa di piu di un bisognoso; vi vede un fratello
misteriosamente rivestito di una dignita, che obbliga a tributargli riverenza, ad accoglierlo con premura, a
compatirlo oltre il merito”[8].

Ma i poveri non meritano soltanto la nostra commiserazione; meritano anche la nostra ammirazione.
Essi sono i veri campioni dell’'umanita. Si distribuiscono ogni anno coppe, medaglie d’oro, d’argento, di
bronzo; al merito, alla memoria o ai vincitori di gare. E magari solo perché sono stati capaci di correre in
una frazione di secondo meno degli altri i cento, i duecento o quattrocento metri a ostacoli, o di saltare
un centimetro piu alto degli altri, o di vincere una maratona o una gara di slalom.

Eppure se uno osservasse di quali salti mortali, di quale resistenza, di quali slalom, sono capaci a
volte i poveri, e non una volta, ma per tutta la vita, le prestazioni dei piu famosi atleti ci sembrerebbero
giochetti da fanciulli. Cos’@ una maratona in confronto, per esempio, a quello che fa un uomo-riscio di
Calcutta, il quale alla fine della vita ha fatto a piedi I'equivalente di diversi giri della terra, nel caldo piu
snervante, trainando uno o due passeggeri, per strade dissestate, tra buche e pozzanghere, sgusciando
tra un auto e l'altra per non farsi travolgere?

Francesco d’Assisi ci aiuta a scoprire un motivo ancora piu forte per amare i poveri: il fatto che essi
non sono semplicemente i nostri “simili” o il nostro “prossimo”: sono nostri fratelli! Fratelli sono coloro
che hanno uno stesso padre e gli uomini sono fratelli perché hanno un unico padre nei cieli! Gesu
aveva detto: “Uno solo ¢ il vostro Padre celeste e voi siete tutti fratelli” (cf. Mt 23,8-9), ma questa parola
era stata intesa finora come rivolta ai soli discepoli. Nella tradizione cristiana, fratello in senso stretto &
solo colui che condivide la stessa fede e ha ricevuto lo stesso battesimo.

Francesco riprende la parola di Cristo e le da una portata universale che € quella che certamente
aveva in mente Gesu. Francesco ha messo davvero "tutto il mondo in stato di fraternita”[9]. Chiama
fratelli non solo i suoi frati e i compagni di fede, ma anche i lebbrosi, i briganti, i saraceni, cioé credenti e
non credenti, buoni e cattivi, soprattutto i poveri. Novita, questa, assoluta, estende il concetto di fratello e
sorella anche alle creature inanimate: il sole, la luna, la terra, 'acqua e perfino la morte. Questa,
evidentemente, & poesia, piu che teologia. Il santo sa bene che tra esse e le creature umane, fatte a
immagine di  Dio, c’é la stessa differenza che tra il figlio di un artista e le opere da lui create. Ma é che
il senso di fraternita universale del Poverello non ha confini.

pagina 14 di 16



4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

Questo della fraternita € il contributo specifico che la fede cristiana pud dare per rafforzare nel mondo
la pace e la lotta alla poverta, come suggerisce il tema della prossima Giornata mondiale della pace
“Fraternita, fondamento e via per la pace”. A pensarci bene, esso € l'unico fondamento vero e non
velleitario. Che senso ha infatti parlare di fraternita e di solidarieta umana, se si parte da una certa
visione scientifica del mondo che conosce, come uniche forze in azione nel mondo, “il caso e la
necessita’? Se si parte, in altre parole, da una visione filosofica come quella di Nietzsche, secondo cui il
mondo non & che volonta di potenza e ogni tentativo di opporsi a cid & solo segno del risentimento dei
deboli contro i forti”? Ha ragione chi dice che “se I'essere & solo caos e forza, I'azione che ricerca la
pace e la giustizia & destinata inevitabilmente a rimanere senza fondamento”[10]. Manca, in questo
caso, una ragione sufficiente per opporsi al liberismo sfrenato e all”inequita” denunciata con forza dal
papa nell’esortazione Evangelii gaudium.

Al dovere di amare e rispettare i poveri, segue quello di soccorrerli. Qui ci viene in aiuto san
Giacomo. A che serve, egli dice, impietosirsi davanti a un fratello o una sorella privi del vestito e del cibo,
dicendo loro : “Poveretto, come soffri! Vai, riscaldati, saziati!”, se tu non gli dai nulla di quanto ha
bisogno per riscaldarsi e nutrirsi? La compassione, come la fede, senza le opere € morta (cf. Gc 2,
15-17). Gesu nel giudizio non dira: “Ero nudo e mi avete compatito”; ma “Ero nudo e mi avete vestito”.
Non bisogna prendersela con Dio davanti alla miseria del mondo, ma con noi stessi. Un giorno vedendo
una bambina tremante di freddo e che piangeva per la fame, un uomo fu preso da un moto di ribellione e
grido: “O Dio, dove sei? Perché non fai qualcosa per quella creatura innocente?”. Ma una voce interiore
gli rispose: “Certo che ho fatto qualche cosa. Ho fatto te!”. E capi immediatamente.

Oggi perd non basta piu la semplice elemosina. Il problema della poverta € divenuto planetario.
Quando i Padri della Chiesa parlavano dei poveri pensavano ai poveri della loro citta, o al massimo a
quelli della citta vicina. Non conoscevano quasi altro, se non molto vagamente e, del resto, anche se
'avessero conosciuto, far pervenire gli aiuti sarebbe stato ancora piu difficile, in una societa come la
loro. Oggi sappiamo che questo non basta, anche se nulla ci dispensa dal fare quello che possiamo
anche a questo livello individuale.

L’esempio di tanti uomini e donne del nostro tempo ci mostra che ci sono tante cose che si possono
fare per soccorrere, ognuno secondo i propri mezzi e possibilita, i poveri e promuoverne I'elevazione.
Parlando del “grido dei poveri”, nella Evangelica testificatio, Paolo VI diceva in particolare a noi religiosi:
“Esso induce certuni tra voi a raggiungere i poveri nella loro condizione, a condividere le loro ansie
lancinanti. Invita, d’altra parte, non pochi vostri istituti a riconvertire in favore dei poveri certe loro
opere”[11].

Eliminare o ridurre l'ingiusto e scandaloso abisso che esiste tra ricchi e poveri nel mondo € il compito
piu urgente e piu ingente che il millennio da poco conclusosi ha consegnato al nuovo millennio in cui
siamo entrati. Speriamo che non sia ancora il problema numero uno che il presente millennio lascia in
eredita a quello successivo.

Infine, evangelizzare i poveri. Questa fu la missione che Gesu riconobbe come la sua per eccellenza:
“Lo Spirito del Signore & sopra di me, mi ha unto per evangelizzare i poveri” (Lc 4, 18) e che indico come
segno della presenza del Regno agli inviati del Battista: “Ai poveri € annunciata la lieta novella” (Mt 11,
15). Non dobbiamo permettere che la nostra cattiva coscienza ci spinga a commettere I'enorme
ingiustizia di privare della buona notizia coloro che ne sono i primi e piu naturali destinatari. Magari,
adducendo, a nostra scusa, il proverbio che “ventre affamato non ha orecchi”. L’azione sociale deve
accompagnare 'evangelizzazione, mai sostituirla.

Gesu moltiplicava i pani e insieme anche la parola, anzi prima amministrava, a volte per tre giorni di
seguito, la Parola poi si preoccupava anche dei pani. Non di solo pane vive il povero, ma anche di
speranza e di ogni parola che esce dalla bocca di Dio. | poveri hanno il sacrosanto diritto di udire il
Vangelo integrale, non in edizione ridotta o polemica; il vangelo che parla di amore ai poveri, ma non di
odio ai ricchi.

4. Gioia nei cieli e gioia sulla terra

Terminiamo su un altro tono. Per Francesco d’Assisi, Natale non era solo I'occasione per piangere
sulla poverta di Cristo; era anche la festa che aveva il potere di fare esplodere tutta la capacita di gioia
che c’era nel suo cuore, ed era immensa. A Natale egli faceva letteralmente pazzie.

“Voleva che in questo giorno i poveri edi mendicanti fossero saziati dai ricchi, e che i buoi e gli asini
ricevessero una razione di cibo e di fieno piu abbondante del solito. Se potrd parlare all'imperatore —
diceva — lo supplicherd di emanare un editto generale, per cui tutti quelli che ne hanno possibilita,
debbano spargere per le vie frumento e granaglie, affinché in un giorno di tanta solennita gli uccellini e
particolarmente le sorelle allodole ne abbiano in abbondanza”[12].

pagina 15 di 16



4~ DOMENICA DI AVVENTO - ANNO A

Diventava come uno di quei bambini che stanno con gli occhi pieni di stupore davanti al presepio.
Durante la funzione natalizia a Greccio, racconta il biografo, quando pronunciava il nome ‘Betlemme’ si
riempiva la bocca di voce e ancor piu di tenero affetto, producendo un suono come belato di pecora. E
ogni volta che diceva ‘Bambino di Betlemme’ o ‘GesU’, passava la lingua sulle labbra, quasi a gustare e
trattenere tutta la dolcezza di quelle parole”.

C’e un canto natalizio che esprime alla perfezione i sentimenti di San Francesco davanti al presepio e
la cosa non stupisce se pensiamo che esso € stato scritto, parole e musica, da un santo come lui,
sant’Alfonso Maria de Liguori. Ascoltandolo nel tempo natalizio, lasciamoci commuovere dal suo
messaggio semplice ma essenziale:

Tu scendi dalle stelle o Re del cielo,

e vieni in una grotta al freddo e al gelo...
A te che sei del mondo il Creatore,
mancano i panni e il fuoco, o mio Signore.
Caro eletto pargoletto, quanta questa poverta
piu mi innamora, giacché ti fece amor povero ancora.
Santo Padre, Venerabili Padri, fratelli e sorelle, Buon Natale!

NOTE

[1] Celano, Vita Prima, 84-86 (Fonti Francescane, 468-470)

[2] Ib. 30, (FF 467).

[3] Celano, Vita Seconda, 151 (FF 788).

[4] H. Thode, Franz von Assisi und die Anfange der Kunst des Renaissance in Italien, Berlin 1885.
[5] J. Guitton, cit. da R. Gil, Presencia de los pobres en el concilio, in “Proyeccion” 48, 1966, p.30.
[6] S. Leone Magno, Discorso 2 sull’Ascensione, 2 (PL 54, 398).

[7] In AAS 54, 1962, p. 682.

[8] Cf. Il Gesu di Paolo VI, a cura di V. Levi, Milano 1985, p. 61.

[9] P. Damien Vorreux, Saint Frangois d’Assise, Documents, Parigi 1968, p. 36.

[10] V. Mancuso, in La Repubblica, Venerdi 4 Ottobre 2013.

[11] Paolo VI, Evangelica testificatio, 18 (Ench. Vatic., 4, p.651).

[12] Celano, Vita Seconda, 151 (FF 787-788).

pagina 16 di 16



